# Das islamische Gebetbuch

Verlag Der Islam

#### Das islamische Gebetbuch

Mit Transkription der arabischen Originaltexte

Erstausgabe 1987 Zweite, verbesserte Auflage 2008 Dritte, verbesserte Auflage 2016

#### © VERLAG DER ISLAM

Genfer Straße 11

D - 60437 Frankfurt am Main

Mehr Informationen unter www.verlagderislam.de

ISBN: 978-3-939797-03-6 PRINTED IN GERMANY

| Anmerkungen des Herausgebers                                | 14 |
|-------------------------------------------------------------|----|
| Vorwort zur dritten Auflage                                 | 22 |
| Vorwort zur zweiten Auflage                                 | 26 |
| Vorwort zur ersten Auflage                                  | 32 |
| Das islamische Gebetbuch                                    | 41 |
| Über das <i>şalāt</i> (Ritualgebet) im Islam                | 43 |
| Einige Unterweisungen des Heiligen Qur'an zum ṣalāt         | 58 |
| Der Verheißene Messias <sup>as</sup> über das <i>ṣalā</i> t | 63 |
| Die Wichtigkeit des gemeinsamen şalāt                       | 67 |
| Einige Punkte über die Moschee                              | 69 |
| Das Verrichten des salāt und die Erziehung der Kinder       | 70 |
| Die Wichtigkeit des şalāt                                   | 73 |
| Das şalāt als verpflichtendes Gebot                         | 80 |
| Die Gebetszeiten                                            | 82 |
| Das islamische Ritualgebet mit Übersetzung                  | 84 |
| Die Bedingungen des salāt                                   | 84 |
| Wu <u>d</u> ū '                                             | 86 |
| Wie wird wudū gemacht?                                      | 86 |
| Nawāqiṣ-e wuḏūʾ                                             | 90 |
| Tayammum                                                    | 91 |
| Ġusl (Dusche, Bad)                                          | 92 |
| Die Sunna des ġusl                                          | 93 |
| Wasser                                                      | 94 |
| Satr (Teil des Körpers, der bedeckt sein muss)              | 94 |

| Die Kopfbedeckung der Männer                                                                  | 94  |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------|-----|
| Adān                                                                                          | 95  |
| Wie ist der adān auszurufen?                                                                  | 97  |
| Das Gebet beim Betreten der Moschee                                                           | 100 |
| Das Verrichten des ṣalāt                                                                      | 101 |
| Iqāma                                                                                         | 103 |
| Niyyatu ş-şalāt - Die Absicht kundtun, das Gebet                                              |     |
| verrichten zu wollen                                                                          | 106 |
| <i>Takbīr-e taḥrīma</i> und r <i>afaʻ yadain -</i> Das erste <i>takbīr</i>                    |     |
| und das Heben der Hände                                                                       | 107 |
| <i>Tanā</i> ' - Die Lobpreisung                                                               | 108 |
| Ta 'awwud - Gebet um Schutz                                                                   | 109 |
| Tasmiya und Sura al-Fātiḥa                                                                    | 110 |
| Rukūʻ                                                                                         | 112 |
| Verbeugung                                                                                    | 112 |
| Qiyām-e tāniya - Zweite stehende Haltung                                                      | 113 |
| Sağda - Niederwerfung                                                                         | 114 |
| <i>Ğilsa Qu'ūd baina s-sağdatain,</i> d.h. die sitzende Haltung                               |     |
| zwischen zwei sağda                                                                           | 116 |
| Duʿāʾ-e maʾ <u>t</u> ūra                                                                      | 116 |
| Qaʿda, at-taḥiyya und tašahhud - Die sitzende Haltung                                         |     |
| nach zwei rak 'āt, Ehrerbietung und Bezeugung                                                 | 117 |
| $\mathit{Dur\bar{u}d}\ \check{s}ar\bar{\imath}f$ - Segensgebet für den Heiligen Propheten^SAW | 120 |
| Duas nach dem durūd šarīf                                                                     | 121 |
| Taslīm oder salām                                                                             | 123 |

| Gebetsschluss                                |     |  |
|----------------------------------------------|-----|--|
| Duas nach dem Ritualgebet                    | 124 |  |
| Ṣalātu l-witr und das du ʿā ʾ-e qunūt        | 127 |  |
| Die verschiedenen Arten des Gebets           | 130 |  |
| Schaubild zur Anzahl der rak ʿāt             | 132 |  |
| Die Pflichtteile des Gebets                  | 133 |  |
| Wāģibāt-e ṣalāt                              | 134 |  |
| Sunna des <i>ṣalāt</i>                       | 136 |  |
| Mustaḥibbāt-e ṣalāt                          | 138 |  |
| Makrūhāt-e șalāt                             | 140 |  |
| Mubțilāt-e șalāt                             | 143 |  |
| Sağda sahw                                   | 143 |  |
| <i>Qaḍā</i> des Gebets                       | 145 |  |
| Das alleinige Gebet                          | 146 |  |
| Das Gebet in Gemeinschaft                    | 146 |  |
| Wichtiges zur Beachtung                      | 148 |  |
| Gebet im Krankheitsfall                      | 151 |  |
| Das Zusammenlegen von Gebeten                | 152 |  |
| Ṣalātu l-ǧum ʿa (Freitagsgebet)              | 153 |  |
| Wie das ğum 'a-Gebet verrichtet wird         | 154 |  |
| <i>ʾĪdu l-fiṭr</i> und <i>ʾīdu l-ʾaḍḥiya</i> | 159 |  |
| (Fest nach dem Ramadan und Opferfest)        | 159 |  |
| Ṣalātu s-safar bzw. qaṣr                     | 166 |  |
| Ṣalātu t-tahaǧǧud                            | 167 |  |
| Salātu t-tarāwīh                             | 168 |  |

| Ṣalātu l-ḥauf - Das Furchtgebet                                  | 169              |
|------------------------------------------------------------------|------------------|
| Ṣalātu l-kusūf wa-l-ḫusūf - Finsternisgebet                      | 170              |
| Ṣalātu l-ʾistisqāʾ                                               | 171              |
| Ṣalātu l-ʾistiḥāra - Gebet zur Gewährung des Besten              | 172              |
| Ṣalātu l-ḥāǧa - Das Bedürfnisgebet                               | 175              |
| Ṣalātu l-ʾišrāq, ṣalātu ḍ-ḍuḥā und ṣalātu l-ʾawwābīn             | 177              |
| Nikāḥ - Die Heiratspredigt                                       | 177              |
| Ṣalātu l-Ğanāza - Totengebet                                     | 180              |
| Ṣalātu l-ǧanāza ǧāʾib - Totengebet in absentia                   | 186              |
| Begräbnis                                                        | 186              |
| Die Philosophie des istiġfār                                     | 189              |
| Wichtige Anweisungen zur Rezitation des                          |                  |
| Heiligen Qur'an                                                  | 195              |
| Gebete aus dem Heiligen Qur'an TEIL 1                            | 202              |
| Das Gebet, welches die Propheten Abraham <sup>as</sup> und Ismae | el <sup>as</sup> |
| rezitierten, während sie das Haus Allahs (die Ka'ba)             |                  |
| wiederaufbauten                                                  | 202              |
| Gebet der Kinder Israels, als sie dem Feind                      |                  |
| gegenüberstanden                                                 | 203              |
| Gebet des Propheten Zachariasas um Nachwuchs                     | 204              |
| Gebet der Jünger Jesu <sup>as</sup>                              | 204              |
| Demütige Bitte derjenigen unter den Menschen des Buc             | ches,            |
| die gläubig waren                                                | 205              |
| Gebet des Propheten Adamas und dessen Frau um                    |                  |
| Vergebung                                                        | 205              |

| Demütige Bitte der Zauberer Pharaos, nachdem sie                   |     |
|--------------------------------------------------------------------|-----|
| glaubten                                                           | 206 |
| Gebet des Propheten Noah <sup>as</sup> beim Betreten der Arche     | 206 |
| Gebet des Propheten Josefas um Rechtschaffenheit                   | 207 |
| Gebet des Heiligen Propheten <sup>saw</sup> um einen erfolgreichen |     |
| Abschluss in einer Angelegenheit                                   | 207 |
| Gebet derjenigen, die in den Katakomben hausten                    | 208 |
| Gebet des Propheten Moses <sup>as</sup> um Redesicherheit          | 209 |
| Gebet des Heiligen Propheten <sup>saw</sup> um Wissensvermehrung   | 209 |
| Gebet des Propheten Hiobas in Not                                  | 210 |
| Gebet des Propheten Jonah <sup>as</sup> , nachdem er seinen Frevel |     |
| erkannt hatte                                                      | 210 |
| Gebet des Propheten Zacharias <sup>as</sup> um Nachkommenschaft    | 211 |
| Gebet des Propheten Noahas um sicheres Ankommen                    | 211 |
| Gebet des Heiligen Prophetensaw um Schutz vor                      |     |
| teuflischen Einflüsterungen                                        | 212 |
| Gebet des Propheten Abrahamas um Weisheit                          | 212 |
| Gebet des Propheten Salomon <sup>as</sup> um Dankbarkeit           | 213 |
| Gebet des Propheten Abrahamas um einen Sohn                        | 214 |
| Demütige Bitte der Engel im Namen der Rechtschaffenen              | 214 |
| Gebet des Propheten Noahas um Hilfe                                | 215 |
| Gebet der Gefährten des Propheten Abrahamas um                     |     |
| Rechtleitung                                                       | 216 |
| Gebet der Gläubigen, die an den Tag des Jüngsten                   |     |
| Gerichts glauben                                                   | 217 |

| Gebete aus dem Heiligen Qur'an TEIL 2     |     |  |
|-------------------------------------------|-----|--|
| Gebete des Heiligen Propheten Muhammadsaw |     |  |
| Nach dem Aufwachen                        |     |  |
| Auf dem Weg zum Abtritt                   |     |  |
| Beim Verlassen des Abtritts               | 226 |  |
| Beim Verlassen des eigenen Hauses         | 226 |  |
| Beim Heimkommen                           | 227 |  |
| Bevor man beginnt zu essen                | 227 |  |
| Nach Beendigung der Mahlzeit              | 228 |  |
| Am Ende eines Festes                      | 228 |  |
| Beim Anziehen eines neuen Kleidungsstücks | 229 |  |
| Auf dem Weg zur Moschee                   | 229 |  |
| Beim Krankenbesuch                        | 230 |  |
| Gegen Schulden                            | 231 |  |
| Beim Erreichen seines Ziels               | 232 |  |
| Am Sarg                                   | 232 |  |
| Beim Friedhofsbesuch                      | 233 |  |
| Heiratsglückwünsche                       | 234 |  |
| Gebet für die neue Braut                  | 234 |  |
| Bei der Vereinigung von Mann und Frau     | 235 |  |
| Während des Einkaufens                    | 235 |  |
| Um Leiden oder Betrübnis zu entgehen      | 236 |  |
| Angesichts einer unerwünschten Nacht      | 236 |  |
| Um einen Verlust wettzumachen             | 237 |  |
| Gegen die üblen Folgen großen Zorns       | 237 |  |

| In Verteidigung gegen einen Feind                      |     |  |  |  |
|--------------------------------------------------------|-----|--|--|--|
| Beim Abschiednehmen                                    | 240 |  |  |  |
| Beim Heraufgehen einer Anhöhe                          | 240 |  |  |  |
| Beim Herabgehen von einer Anhöhe                       | 241 |  |  |  |
| Gebet für die Kranken                                  | 241 |  |  |  |
| Für das allgemeine Wohlsein                            | 242 |  |  |  |
| Um während der Reise eine Nacht voller Schrecken       |     |  |  |  |
| abzuwehren                                             | 243 |  |  |  |
| Bei geistiger Unruhe und Erregung                      | 244 |  |  |  |
| Morgengebet und Abendandacht                           | 246 |  |  |  |
| Das Abendgebet                                         | 247 |  |  |  |
| Beim Zubettgehen                                       | 248 |  |  |  |
| Das Morgengebet                                        | 249 |  |  |  |
| Beim Verlassen einer Versammlung                       | 250 |  |  |  |
| Beim Erblicken des Mondes in dessen erster Nacht       |     |  |  |  |
| nach dem Neumond zum Mond-Monatsbeginn                 | 251 |  |  |  |
| Beim Fasten beenden                                    | 251 |  |  |  |
| "Lailatul l-Qadr" (Nacht des Schicksals) - Gebet       | 252 |  |  |  |
| Wenn es regnet                                         | 252 |  |  |  |
| Gebet um reichlichen Regen                             | 253 |  |  |  |
| Wenn es donnert                                        | 254 |  |  |  |
| Um dem Übel eines Sturmes zu entgehen                  | 254 |  |  |  |
| Beim Verzehren einer frischen Frucht                   | 255 |  |  |  |
| Zu Beginn der Pilgerfahrt (wenn man die Pilgerkleidung |     |  |  |  |
| anzieht)                                               | 256 |  |  |  |

| Gebet an der "yamāni" "-Ecke                         | 256  |  |  |
|------------------------------------------------------|------|--|--|
| Zu " <i>ṣafā</i> " und " <i>marwa</i> "              | 257  |  |  |
| In <i>'arafāt</i>                                    | 258  |  |  |
| Um sich gegen den Einfluss von Satan zu schützen     | 260  |  |  |
| Allgemeine, umfassende Gebete                        | 261  |  |  |
| Um außergewöhnliche Anstrengungen zu überwinden      | 262  |  |  |
| Um Gottes Schutz zu erhalten                         | 263  |  |  |
| Gebete des Verheißenen Messias <sup>AS</sup>         | 265  |  |  |
| In Schwierigkeiten                                   | 265  |  |  |
| Alleingelassen                                       | 265  |  |  |
| Auf der Suche nach Einheit mit Gott                  | 266  |  |  |
| An der Kaʿba                                         | 266  |  |  |
| Gebet zur Unterscheidung zwischen                    | 268  |  |  |
| Wahrheit und Unwahrheit                              | 268  |  |  |
| Gebet zur Befreiung von Sünde                        | 269  |  |  |
| Gottessuche                                          | 270  |  |  |
| Um Konzentration im Gebet                            | 270  |  |  |
| Einige kurze Suras für die Rezitation während des şa | ılāt |  |  |
| mit wörtlicher Übersetzung und Transkription         | 272  |  |  |
| Sura 103 al- 'Aṣr                                    | 272  |  |  |
| Sura 106 al-Quraiš                                   | 273  |  |  |
| Sura 109 al-Kāfirūn                                  | 274  |  |  |
| Sura 112 al-ʾIḫlāṣ                                   | 275  |  |  |
| Sura 113 al-Falaq                                    | 276  |  |  |
| Sura 114 <i>an-Nās</i>                               |      |  |  |

# Anmerkungen des Herausgebers

#### Die Verszählung des Heiligen Qur'an:

Der Heilige Qur'an beinhaltet 114 Suren, die jeweils aus einer unterschiedlichen Anzahl an Versen bestehen. Jede Sure, mit Ausnahme der neunten Sure, fängt mit der Eröffnungsformel, der tasmiya beziehungsweise basmala (bi-smillāhi r-raḥmāni r-raḥīm – Im Namen Allahs, des Gnädigen, des Barmherzigen) an. In den Ausgaben des Heiligen Qur'an, die von der Ahmadiyya Muslim Jamaat veröffentlicht werden, wird diese Eröffnungsformel immer als erster Vers der jeweiligen Sure gezählt. Andere Ausgaben berücksichtigen die basmala bei der Verszählung nicht, weshalb sich die Versangaben um einen Vers verschieben.

#### Islamische Eulogien

Im islamischen Sprachgebrauch werden hinter den Namen bestimmter Personen, denen Gott eine besondere Stellung gegeben hat, verschiedene Segensgebete (Eulogien) gesprochen. Folgende Abkürzungen wurden verwendet, deren vollständige Form im Arabischen (in deutscher Transliteration) ebenfalls im Folgenden angegeben wird:

- SAW şallallāhu 'alaihi wa-sallam (taşliya genannt) Bedeutung: "Frieden und Segnungen Allahs seien auf ihm" wird nach dem Namen des Heiligen Propheten Muhammad<sup>SAW</sup> gesprochen
- AS 'alaihi s-salām (taslīm genannt) Bedeutung: "Friede sei auf ihm" wird nach dem Namen aller anderen Propheten gesprochen.
- RA raḍiyallāhu 'anhu / 'anhā / 'anhum (tarḍiya genannt) Bedeutung: "Möge Allah Wohlgefallen an ihm/ihr/ihnen haben" wird nach den Namen der Gefährten des Heiligen Propheten Muhammad<sup>SAW</sup> oder des Verheißenen Messias<sup>AS</sup> gesprochen.
- RH raḥmatullāhi 'alaih / raḥimahullāh Bedeutung: "Möge Allah ihm Barmherzigkeit erweisen" wird nach den Namen von bereits verstorbenen besonderen rechtschaffenen Menschen gesprochen, die aber keine Gefährten des Heiligen Propheten Muhammad<sup>SAW</sup> oder des Verheißenen Messias<sup>AS</sup> waren.
- **ABA** ayyadahullāhu taʻālā bi-naṣrihi l-ʻazīz Bedeutung: "Möge Allah sein Helfer sein und ihn mit Seiner

Kraft unterstützen" – wird nach dem Namen des Kalifen der Zeit gesprochen.

**Begriffserklärung Hadhrat:** Ein Ausdruck des Respekts, welcher für eine Person von bewährter Rechtschaffenheit und Frömmigkeit verwendet wird.

#### In diesem Buch verwendete Umschrift

Die Umschrift der arabischen Wörter und Namen folgt dem von der Deutschen Morgenländischen Gesellschaft (DMG) empfohlenem Transkriptionssystem (lautgerechte Wiedergabe).

Bei der Umschrift in diesem Buch, die der folgenden Tabelle folgt, wurde darauf Wert gelegt, dass die Aussprache des Originals möglichst erhalten bleibt und eine einfache Lesbarkeit gewährleistet wird. Insofern ergeben sich hier und da einige Unterschiede zu der in der Fachliteratur verwendeten Transliteration, bei der jedem Buchstaben ein Symbol entspricht, so dass die Umschrift eine vollständige Rekonstruktion des Originals möglich macht.

# Anmerkungen des Herausgebers

| Ara-  | DMG      | Beschreibung                                                                                                                      | Laut-             |
|-------|----------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------|
| bisch | DIVIG    |                                                                                                                                   | schrift           |
| 1     | '/a      | in der Kehle gebildeter schwacher<br>Explosionslaut, wie im deutschen vor jedem<br>anlautenden Vokal gesprochen<br>Kurzer Vokal a | [?]<br>[?]<br>[a] |
| ب     | b        | Konsonant b                                                                                                                       | [b]               |
| ij    | t        | Konsonant t                                                                                                                       | [t]               |
| ث     | <u>t</u> | stimmloses englisches th                                                                                                          | [θ]               |
| $\pi$ | ğ        | stimmhaftes dsch                                                                                                                  | [ʤ]               |
| 7     | ḥ        | scharfes, ganz hinten in der Kehle<br>gesprochenes h                                                                              | [ħ]               |
| ÷     | ĥ        | raues ch wie in Bach                                                                                                              | [χ]               |
| د     | d        | an den Zähnen gebildeter Konsonant d                                                                                              | [d]               |
| ذ     | ₫        | stimmhaftes englisches th                                                                                                         | [ð]               |
| ر     | r        | stimmhaftes, gerolltes Zungespitzen-r                                                                                             | [r]               |
| ز     | z        | stimmhaftes s                                                                                                                     | [z]               |
| س     | S        | stimmloses s                                                                                                                      | [s]               |
| ش     | š        | stimmloses sch                                                                                                                    | [ʃ]               |
| ص     | ş        | breites stimmloses s                                                                                                              | [s <sup>ç</sup> ] |
| ض     | d        | ein etwas dumpf klingendes stimmhaftes d                                                                                          | [d <sup>r</sup> ] |
| ط     | ţ        | dumpfes t ohne folgenden Hauchlaut                                                                                                | [t <sup>c</sup> ] |
| ظ     | Ż        | dumpfes, stimmhaftes s                                                                                                            | $[z^{\varsigma}]$ |

| ۶  | ¢   | ungewöhnlich gepresster, ganz weit hinten<br>gebildeter a-haltiger Kehllaut | [?]        |
|----|-----|-----------------------------------------------------------------------------|------------|
| ŗ  | ġ   | ein erweichter, dem Gaumen-r ähnlicher<br>Buchstabe (wie das r in Rauch)    | [γ]        |
| ف  | f   | Konsonant f                                                                 | [f]        |
| ق  | q   | ein hinten am Gaumensegel gesprochenes k<br>ohne folgenden Hauchlaut        | [q]        |
| اد | k   | Konsonant k                                                                 | [k]        |
| J  | L   | Konsonant l, außer in Allah                                                 | [1]        |
| م  | m   | Konsonant m                                                                 | [m]        |
| C  | n   | Konsonant n                                                                 | [n]        |
| 8  | h   | kräftig artikulierter Konsonant h                                           | [h]        |
| و  | w/u | Konsonant w<br>Kurzer Vokal u                                               | [w]<br>[u] |
| ی  | y/i | Konsonant j<br>Kurzer Vokal i                                               | [j]<br>[i] |

Kurzvokale werden als a, i, u geschrieben, Langvokale als  $\bar{a},$   $\bar{\iota}.$   $\bar{u}.$ 

Folgende Wörter unterliegen entweder konventionsmäßig oder der Lesbarkeit halber nicht oder nur bedingt den DMG Umschriftregeln. Eigennamen werden in der Regel nicht transliteriert:

# Anmerkungen des Herausgebers

| Unsere Konvention  | DMG                  |  |  |
|--------------------|----------------------|--|--|
| Abu Bakr           | abū bakr             |  |  |
| Ahadith            | aḥādī <u>t</u>       |  |  |
| Ahmadiyya          | aḥmadiyya            |  |  |
| Ali                | ʻalī                 |  |  |
| Allah              | allāh                |  |  |
| Amin               | āmīn                 |  |  |
| Dschihad           | ğihād                |  |  |
| Fatwa              | fatwā                |  |  |
| Hadhrat            | ḥaḍrat               |  |  |
| Hadith             | ḥadī <u>t</u>        |  |  |
| Hadsch             | <u></u> ḥaǧǧ         |  |  |
| Hafis              | <i>ḥāfi</i> z        |  |  |
| Hidschra           | hiğra                |  |  |
| Hudhur             | ḥuḍūr                |  |  |
| Imam               | Imām                 |  |  |
| Inshallah          | inšāʾ allāh          |  |  |
| Islam              | islām                |  |  |
| Jalsa Gah          | ğalsa gāh            |  |  |
| Jalsa Salana       | ğalsa sā <i>lāna</i> |  |  |
| Jamaat             | ğamā ʿah             |  |  |
| Kalif / Khalifa    | <u></u> halīfa       |  |  |
| Khutba             | ḫuṭba                |  |  |
| Kalifat / Khilafat | <i>ḥilāfa</i>        |  |  |

# Anmerkungen des Herausgebers

| Khadija                | <u></u> ḫadīǧa        |
|------------------------|-----------------------|
| Khalifat-ul-Masih      | ḫalīfatu l-masīḥ      |
| Majlis-e<br>Mushawarat | mağlis-e<br>mušāwarat |
| Majlis-e Shura         | mağlis-e šūrā         |
| Medina                 | madīna                |
| Mekka                  | makka                 |
| Moschee                | masǧid                |
| Muhammad               | тиḥаттад              |
| Nikah                  | nikāḥ                 |
| Qur'an                 | <i>qur</i> ʾān        |
| Quraisch               | quraiš                |
| Ramadan                | ramaḍān               |
| Ruhani Khazain         | rūḥānī ḫazāʾin        |
| Scharia                | šarīʿa                |
| Sura                   | sūra                  |
| Usman                  | ʿu <u>t</u> mān       |
| Umar                   | ʻumar                 |
| Zakat                  | zakat                 |

# Vorwort zur dritten Auflage

Nach der letzten aufwendigen Überarbeitung dieses Klassikers der deutschsprachigen islamischen Literatur im Jahre 2008, veröffentlicht der Verlag Der Islam hiermit, im Jahr 2016, eine verbesserte, überarbeiterte Auflage. In der letzten Auflage erfolgte die Transkription der arabischen Wörter in einer der Phonetik der deutschen Sprache angenäherten Schreibweise mit den lateinischen Buchstaben des deutschen Alphabets. In dieser Auflage indes übernehmen wir, mit guten Gründen und einigen Modifizierungen, die Übertragung der arabischen Wörter mittels der Transkriptionstabelle der Deutschen Morgendländischen Gesellschaft (DMG).

Nicht nur, dass wir mit so einem Schritt auf ein bereits sich durchgesetztes und zum Standard erhobenes System der Transkription zurückgreifen, vielmehr noch fördert dies eine Vereinheitlichung im Umgang mit arabischen Wörtern in deutscher Sprache, was, so unsere Überzeugung, jedem islaminteressierten Leser der deutschen Sprache langfristig zu Gute kommt. Auch glauben wir nicht, dass die Erlernung der Transkriptionsschreibweise der DMG eine besonders gro-

ße Hürde darstellt. Viele Buchstaben der Umschrift sind selbsterklärend und intuitiv aussprechbar, einige wenige Buchstaben, die auf den ersten Blick sehr befremdlich anmuten, können zügig anhand der in den o.a. Anmerkungen des Herausgebers abgedruckten Transkriptionstabelle der DMG erlernt werden. Insofern glauben wir, dass aufgrund der mit der Verwendung der DMG-Transkriptionsweise einhergehenden Vereinheitlichung im Umgang mit der arabischen Sprache dieser Schritt der Auseinandersetzung mit den Inhalten des Islam zu Gute kommt.

Für die Wandlung all der arabischen Wörter und Gebete in die Systematik der DMG ist Nabeel Ahmed Shad und Hasanat Ahmad zu danken. Für diese verbesserte Auflage ebenso zu danken ist Tariq Hübsch für Layout und Satz sowie Qamar Mahmood für die Gestaltung des Buchumschlags.

Mubarak Ahmad Tanveer Publikationsabteilung Ahmadiyya Muslim Jamaat Frankfurt am Main 2016

# Vorwort zur zweiten Auflage

Mit diesem Werk liegt dem geneigten Leser und Lernwilligen nun eine überarbeitete, erweiterte und neustrukturierte Ausgabe eines deutschen Standardwerkes vor, das unzähligen Muslimen und Islaminteressierten in den vergangenen mehr als zwei Jahrzehnten immer ein treuer Begleiter und Wegweiser war.

Der Versuch, dem aufmerksamen Leser mit der ersten Auflage des islamischen Gebetbuches eine Transkription der arabischen Gebetstexte anzubieten, war mit viel Lob gewürdigt worden, da dies sonst selten der Fall war.

Insofern fand DAS ISLAMISCHE GEBETBUCH auch über die Grenzen der Ahmadiyya Muslim Jamaat hinaus weite Verbreitung in viele andere islamische Gemeinden und Gruppierungen hinein. [...]

Im Zuge der vorstehenden Arbeit sind gleichzeitig die deutschen Übersetzungen der aufgeführten Gebete überprüft worden. Auch hier hat sich zwecks besserer Verständlichkeit und Textzugänglichkeit der eine oder andere Übersetzungstext etwas geändert.

Vollkommen neu ist die Gliederung des vorliegenden Werkes. Beispielsweise stehen jetzt viele Beiträge

zu inhaltlichen Fragen des *ṣalāt*, des islamischen Ritualgebets, vor den Anleitungen zur Durchführung der verschiedenen Gebete.

Es gibt neue Beiträge, die die Bedeutung des salāt durch weitere Gesichtspunkte vertiefen oder die Philosophie desselben erweitern und ergänzen, beispielsweise, wenn im Kapitel "Das Verrichten des salāt und die Erziehung der Kinder" auf die Wichtigkeit von Anleitung, Unterrichtung und Aufklärung der nachkommenden Generationen eingegangen wird, oder im Kapitel "Istighfaar" ausführlich die Philosophie über die Reue und über das Bitten um Vergebung besprochen wird.

Die Erklärungen, die in der vorangegangenen Ausgabe noch als separate Auflistung am Ende zu finden waren, sind dieses Mal jeweils per Fußnote in den laufenden Text eingearbeitet worden.

Möge dieses Büchlein sich daher genauso viele, ja noch mehr Freunde erwerben wie die vorangegangene Auflage und auch zukünftig dazu beitragen, möglicherweise Trennendes zwischen den Menschen zu überwinden. Und möge Allah, der Erhabene, Allmächtige und Allweise es den Lesern und Anwendern ermöglichen, in ihrem Glauben und ihrem Wissen fortzuschreiten und den größtmöglichen Nutzen und Segen daraus zu ziehen. Amien.

Ansonsten gilt gleichermaßen das im Vorwort zur ersten Ausgabe Gesagte.

Neumarkt St. Veit, im September 2008 Der Herausgeber Mit der Zeit ergab sich die Notwendigkeit, im vorliegenden Werk einige Erweiterungen und Verbesserungen vorzunehmen, vor allem, seitdem der Kalif Hadhrat Mirza Tahir Ahmad<sup>RH</sup>, das Vierte Oberhaupt der Ahmadiyya Muslim Jamaat (AMJ), im gemeindeeigenen Fernsehsender MTA (Muslim Television Ahmadiyya) in einer Sendung über das Gebet auf die Übersetzung des Gebets und dessen Verrichtung neues Licht geworfen hat.

Durch die Gnade Allahs ist es dem Verlag Der Islam der AMJ Deutschland möglich, im Jahr des 100-jährigen Kalifat-Jubiläums der Gemeinde diese Neuauflage zu veröffentlichen.

Folgende Personen waren neben Tariq Habib Guddat insbesondere bei den Übersetzungs-, Korrekturund Transkriptionsarbeiten behilflich: Frau Sadia Tallat Hübsch, die Herren Hasanat Ahmad, Dawood Majoka, Younas Muhammad Mairhofer, Muhammad Hammad Härter, Isa Musa Menzel sowie Manfred Worm-Schäfer. Möge Allah ihnen allen großen Lohn gewähren. Amien.

Möge Allah den Lesern dieses Buches durch Seine Gnade den wahren Hochgenuss des Gebets nahebringen. Amien.

Mubarak Ahmad Tanveer Leiter der Ghoba Tasneef Ahmadiyya Muslim Jamaat Deutschland

# Vorwort zur ersten Auflage

"Du siehst sie sich beugen, sich niederwerfen im Gebet, Huld erstrebend von Allah und Sein Wohlgefallen. Ihre Merkmale sind auf ihren Gesichtern: die Spuren der Niederwerfungen." (Sura 48 al-Fatḥ, Vers 30)

Die Frage nach dem Zweck der Erschaffung des Menschen dürfte wohl eine der ältesten, wenn nicht sogar die älteste aller Fragen sein, die sich die Menschheit immer und immer wieder gestellt hat. Millionen und Abermillionen von Denkern, Philosophen und vor allen Dingen auch gläubigen und tiefreligiösen Menschen haben darüber nachgedacht und versucht, dieses Gedankengut in ihrer jeweiligen Zeit zu verbreiten.

Nun, es ist wohl müßig, sich hier und an dieser Stelle einer philosophischen Diskussion stellen zu wollen, ist es doch der Schöpfer aller Dinge Selbst, Der uns im Heiligen Qur'an, Seinem dem Menschen offenbarten Wort, mit dem Er den Islam als die abschließende Entwicklung der Religion einführte, sagt:

"Ich habe die Dschinn und die Menschen nur darum erschaffen, dass sie Mir dienen."

(Sura 51 ad-Dāriyāt, Vers 57)

"Dienen", wie es in der obigen Sure heißt, bedeutet hier soviel wie, sich einer rigorosen spirituellen Disziplin zu unterwerfen, und all seine innewohnenden Kräfte und Fähigkeiten in perfekter Harmonie mit und in Gehorsamkeit der Absicht Gottes gegenüber in vollstem Maße zu entwickeln, um so den göttlichen Stempel zu erhalten, der einen dann in die Lage versetzt, die Attribute Gottes in sich selbst zu manifestieren. Das ist das adlige Ziel und der edle Zweck der menschlichen Schöpfung, und somit genau das, was mit dem "Dienen Gottes" gemeint ist.

Spätestens also hier und an dieser Stelle findet der aufrichtig Suchende die Antwort auf die inneren und äußeren Instinkte der Natur, dass nämlich von den Gaben unseres Schöpfers diejenige die Höchste ist, die im Menschen jenes Drängen wachruft, nach Gott zu suchen, und in ihm jenes noble Verlangen anspornt, sich Seinem Willen zu unterwerfen.

Und da ist es dann, neben dem grundsätzlichen Glauben an den lebendigen Gott sowie der Erkenntnis und Vergegenwärtigung Seiner Schönheit und Güte, das Gebet, welches es dem Menschen ermöglicht, seinem Zweck zu gehorchen - kann er Gott doch nur mit göttlicher Hilfe und Unterstützung erreichen.

"Betet zu Mir; Ich will euer Gebet erhören" (Sura 40 al-Mu'min, Vers 61).

"Und wenn Meine Diener dich nach Mir fragen, sprich: 'Ich bin nahe. Ich antworte dem Gebet des Bittenden, wenn er zu Mir betet.' So sollten sie auf Mich hören und an Mich glauben, auf dass sie den rechten Weg wandeln mögen."

(Sura 2 al-Bagara, Vers 187)

Gott zu dienen bedeutet also, Seine Attribute in uns zu verwirklichen suchen, wobei uns erst das Gebet jenen Weg eröffnet, uns als Schöpfung Gottes zu vervollkommnen. Haben wir diese herausragende Außerordentlichkeit des Werkzeugs "Gebet" erst einmal verstanden, kann es ebenso und gleichermaßen auch keine Unklarheit über die Wichtigkeit desselben geben. Denn wenn unser Schöpfer Selbst das Gebet auferlegt hat – in seiner inneren wie auch in seiner äußeren Form – dürfen wir unser Leben nicht mehr vergeuden und müssen lernen, zu Ihm zu beten. Denn genau das, und nur das allein, beinhaltet den Fortschritt und damit die Möglichkeit, unser Lebensziel zu erreichen.

Das vorliegende Buch umfasst in den ersten beiden Teilen eine überarbeitete und ergänzte Übersetzung der englischen Bücher Gebet im Islam von Naseem Saifi und Gebetbuch für Muslime von Bashir Ahmad Rafiq. So wurden z.B. all die Gebete hinzugefügt, die während der rituellen Waschung rezitiert werden können. Außerdem hinzugekommen sind 55 Gebete des Heiligen Propheten Muhammad (möge der Friede und der Segen Gottes auf ihm sein) sowie einige Gebete des Verheißenen Messias, Hadhrat Mirza Ghulam Ahmad von Qadian (Friede sei auf ihm), die in den Teilen drei und vier nachzulesen sind. Ganz besonders die Gebete

des Heiligen Propheten Muhammad (möge der Friede und der Segen Gottes auf ihm sein) spiegeln trotz des hier präsentierten sehr kleinen Querschnitts sehr deutlich die einzigartige Mannigfaltigkeit und Überlegenheit eines Kodexes wieder, der den Menschen auf seiner Suche nach Vervollkommnung nicht nur nie allein lässt, sondern ihm gleichzeitig auch immer die perfekte Möglichkeit zu dieser Entwicklung offenbart. Großer Wert wurde ebenfalls auf eine möglichst umfassende und der deutschen Sprache angeglichene Transkription der Gebete gelegt, um so einer ständigen Wissenserweiterung einen kleinen Ausgangspunkt zu geben. Ein Anhang mit Erklärungen schließlich rundet das Gebetbuch ab.

Dank sagen möchte ich an dieser Stelle ganz besonders dem derzeitigen Imam der Nuur-Moschee in Frankfurt, Maulana Ataullah Kaleem, sowie auch meinem Freund Hadayatullah Jamil-Hübsch, die mir beide bei der Arbeit zu diesem Buch sehr geholfen haben. Möge der Allmächtige Gott, der Gnadenreiche und Barmherzige, sie dafür belohnen.

Ich hoffe aufrichtig, dass dieses kleine Buch mög-

#### Vorwort zur ersten Auflage

lichst viele Menschen erreichen wird, und dass Allah, der Erhabene, auch all jene segnen, rechtleiten und mit den Mitteln zum Fortschritt ausstatten möge, die sich darum bemühen, die Gebete des Islam zu erlernen und anzuwenden.

Amien.

Frankfurt im August 1987 Tariq Habib Guddat

### Das islamische Gebetbuch

## بِسْمِ اللّٰهِ الرَّحْلِي الرَّحِيمِ

#### Über das şalāt (Ritualgebet) im Islam

وَإِذَا سَالَكَ عِبَادِى عَنِّى فَإِنِّى قَرِيْبٌ أُجِيْبُ دَعُوةَ السَّاعِ إِذَا دَعَانِ فَلْيَسْ مَعِيْبُوالى وَلْيُؤْمِ نُوْابِي لَعَلَّهُمُ يَرُشُدُونَ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَ

"Und wenn meine Diener dich nach Mir fragen, sprich: "Ich bin nahe. Ich antworte dem Gebet des Bittenden, wenn er zu Mir betet. So sollten sie auf Mich hören und an Mich glauben, auf dass sie auf den rechten Weg wandeln mögen."" (Sura 2 al-Baqara, Vers 187)

Unter den hauptsächlichen Reformen des Verheißenen Messias<sup>AS2</sup> befindet sich die Klarstellung der Tatsache, dass Gott Gebete nicht nur annimmt, sondern sie auch beantwortet. Es war verbreiteter Glaube unter gebildeten Muslimen zur Zeit des Verheißenen Messias<sup>AS</sup>, dass Gebete nicht wirk-

<sup>1 &</sup>quot;Im Namen Allahs, des Gnädigen, des Barmherzigen."

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Hadhrat Mirza Ghulam Ahmad<sup>AS</sup> (1835-1908) aus dem indischen Ort Qadian (Punjab), nahm aufgrund göttlicher Offenbarung für sich in Anspruch, der Verheißene Messias und Imam Mahdi<sup>AS</sup> zu sein, also der von allen Religionen prophezeite Reformer der sogenannten Endzeit, der die Religionen wieder vereinen und den Menschen den Weg zu Gott und zur Erlösung aufzeigen würde.

lich dabei halfen, das zu erreichen, was angestrebt wurde. Und zwar deshalb, weil Gott nicht in die Naturgesetze eingreife, und so erschien aus diesem Grund alles vorherbestimmt zu sein. Sir Sayyid Ahmad Khan war der Hauptbefürworter dieses Glaubens. Er schrieb zwei Bücher darüber, in denen er verneinte, dass Gebete in exakt der vorgebrachten Form von Gott erhört würden.

Der Verheißene Messias<sup>AS</sup> verfasste daraufhin im Jahre 1893 ein Buch namens *Barakātu d-duʿāʾ* (Die Segnungen des Gebetes), in welchem er diesen falschen Glauben Sir Sayyids und seiner Anhänger widerlegte. Er erklärte in seinem Buch, dass Gebete wie Medizin wären - benötigt für schmerzende Krankheiten. Denn wenn Krankheit und ihre Konsequenzen vorbestimmt waren, warum sollten wir dann als heilende Maßnahme überhaupt Medizin zu uns nehmen? Gebete sind Medizin, mit denen wir unsere spirituellen, physischen und materiellen Schmerzen heilen können.

In diesem Buch forderte der Verheißene Messias<sup>AS</sup> Sir Sayyid und dessen Anhänger heraus und sagte:

"Gott hat mich zur Rechtleitung dieses Zeitalters gesandt, auf dass jene Missverständnisse, die ohne besonderen Beistand Gottes nicht beseitigt werden könnten, von den Köpfen der Muslime entfernt werden und den Leugnern der Beweis des wahren und lebendigen Gottes geliefert wird und die Größe und die Wirklichkeit des Islams mit neuen Zeichen erwiesen wird. Eben dies geschieht nun. Die tiefen Bedeutungen des Heiligen Qur'ans tun sich auf, die Feinheiten und Details des Wortes Gottes offenbaren sich.

Himmlische Zeichen und Wunder ereignen sich, und Gott manifestiert erneut den Glanz der Schönheit, des Lichtes und der Segnungen des Islams. Wer Augen zum Sehen hat, sehe, und wer wahrhaften Eifer hat, erbitte, und wer auch nur ein Körnchen Liebe zu Allah und zum Propheten-SAW in sich trägt, stehe auf und prüfe nach und schließe sich dieser gottgefälligen Gemeinde an, deren Grundstein Er Selbst mit Seiner reinen Hand legte. Zu behaupten, dass nun der Weg der Offenbarung der wilāya<sup>3</sup> geschlossen ist und keine Zeichen sich zeigen können und die Gebete nicht erhört werden, ist der Weg des Verderbens und nicht der Weg des Friedens. Weist Gottes Gnade nicht ab. Steht auf! Prüfet nach und untersuchet. Falls ihr dann zu dem Schluss gelangt, dass dies ein Mensch geringen Wissens und Verstandes und oberflächlichen Geredes ist, dann sollt ihr ihn nicht annehmen. Doch falls ihr das Wunder Gottes seht und den Glanz Seiner Hand findet, der in jenen zur Erscheinung tritt, die die Wahrheit unterstützen und mit Gott reden, so nehmt ihn an. Und wisset mit Sicherheit, dass eben dies eine große Gunst Gottes an Seine Diener ist, dass er den Islam nicht eine tote Religion werden lassen will, sondern die Wege der

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Eigenschaft als Freund bzw. Getreuer Allahs.

Überzeugung und Erkenntnis und der Debatte offen halten will.

Überlegt nun selbst. Es gibt kein besseres Argument, um den Leugner der Offenbarung an die Gesandten zum Schweigen zu bringen, wenn er diese als reinen Aberglauben abtut als ihm ein Beispiel hierfür zu zeigen. Ist es nun eine frohe oder Unglücksbotschaft, dass die himmlischen Segnungen nur wenige Jahre mit dem Islam blieben und er dann zu einer vertrockneten und toten Religion wurde? Sind dies etwa die Kennzeichen einer wahrhaften Religion?"

(Die Segnungen des Gebetes, S.32-33, 2010, Verlag Der Islam)

Der Verheißene Messias<sup>AS</sup> pflegte selbst für andere Menschen zu beten, und teilte ihnen schon vorher mit, dass seine Gebete erhört werden würden. Hier soll nur ein Beispiel angeführt werden, wie Gebete unter den außergewöhnlichsten Umständen angenommen wurden.

Zu Lebzeiten des Verheißenen Messias<sup>AS</sup> geschah es, dass ein an der T.I. HIGH SCHOOL in Qadian studierender Schüler namens Abdul Karim von einem herumstreunenden und von Tollwut (Hydrophobie) befallenen Hund gebissen wurde. Der Student wurde zur sofortigen Weiterbehandlung in das PASTEUR-INSTITUT nach Kisauli<sup>4</sup> gebracht. Nach

\_

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>Stadt in Indien, in der Provinz Punjab.

entsprechender Behandlung und Spritzen kehrte er nach Oadian zurück, um seine Studien fortzusetzen. Kurz darauf jedoch zeigte er Anzeichen von Hydrophobie und sein Zustand gab Anlass zu größter Besorgnis, nachdem sich die tödlichen Symptome entwickelten und er unter den Qualen dieser lebenszerstörenden Krankheit litt. Sofort wurde ein Telegramm über seinen Zustand an den entsprechenden Spezialisten in Kisauli gesandt. Die Antwort war niederschmetternd, da sie aussagte, dass unter solchen Umständen keinerlei Behandlung von Wirkung wäre. Hadhrat<sup>5</sup> Ahmad, der Verheißene Messias<sup>AS</sup>, fühlte sich über den Zustand von Abdul Karim zutiefst besorgt, weil dieser keinerlei Verwandte in Oadian hatte und aus einem sehr abgelegenen Dorf stammte, wo seine Eltern größter Beunruhigung ausgesetzt wären. Er betete für Abdul Karims Gesundheit zu Gott, und es wurde ihm offenbart, dass seine Gebete erhört worden wären. Abdul Karim erholte sich nach ein paar Tagen von seiner Krankheit und wurde wieder vollständig gesund. Die Spezialisten waren sehr überrascht und schrieben: "Dies ist ein einzigartiger Fall in der Geschichte der Medizin, dass solch ein Patient wieder gesund geworden ist."

Es gibt tausende von Beispielen aus dem Leben des Verheißenen Messias<sup>AS</sup>, dass Gott seine Gebete erhörte. Und

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>Hadhrat; Ehrentitel und Anrede (Ihre Heiligkeit).

es sollte immer daran gedacht werden, dass diese Erhörung von Gebeten nicht mit dem Verheißenen Messias<sup>AS</sup> endete. Sie ist immer noch mit uns. Jeder von uns sollte ein lebender Zeuge dafür sein, dass Gott Gebete erhört und beantwortet.

Hadhrat Mirza Bashir Ahmad<sup>RA</sup> schreibt in einem seiner Artikel über das Gebet:

"Das zweite Element, welches die Essenz der Spiritualität bildet, ist das Dua<sup>6</sup>, d.h. die Gewohnheit der Liebe zum Gebet. Die Liebe zum Gebet ist ein notwendiges Produkt des Geistes der Rechtschaffenheit, denn eine aufrichtige Person, deren Herz durchdrungen und gesättigt ist mit der Liebe zu und Furcht vor Gott, wird andauernd und kraftvoll zum Gebet hingezogen werden.

Andererseits bedeutet Gebet auch, den Geist der Rechtschaffenheit zu stützen und aufrechtzuerhalten. Demzufolge ist das Gebet beides, Ursache und Wirkung des Geistes der Rechtschaffenheit. In Wahrheit ist das Gebet die wahre Essenz des Islam, denn es geschieht durch das Gebet, dass ein menschliches Wesen eine direkte Verbindung mit seinem göttlichen Meister und Schöpfer herstellen kann. Ein Glaube, der keine persönliche Beziehung zwischen Menschen und ihrem Schöpfer herstellen kann, ist de facto kein Glaube im ursprünglichen Sinn. Er ist ein Ding ohne Leben oder ein ausgetrockneter Zweig ohne jegliche Bedeutung. Das ist

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>Dua; arab. für Bittgebet.

der Grund, warum Gott im Heiligen Qur'an wiederholt auf die Notwendigkeit und die Segnungen von Gebeten hingewiesen hat, und ebenso der Heilige Prophet Muhammad<sup>SAW</sup> großen Nachdruck darauf legte.

Der Verheißene Messias<sup>AS</sup> hat gesagt:

"Gott hat das Gebet zu einem höchst wirksamen Instrument gemacht. Gott hat mir wiederholt offenbart, dass durch Gebete jeglicher Erfolg erreicht werden wird. Wahrlich, das Gebet ist unser einziges Instrument. Wir besitzen kein anderes Instrument für das Erreichen unseres Zwecks. Um was auch immer wir Gott im Verborgenen bitten, Gott bringt es hervor und macht es offenkundig." (*Malfūzāt, Band 5, Seite 36, 2003*)

Indes sind sich die meisten Leute über die wahre Bedeutung und richtige Philosophie des Gebets nicht im Klaren. Sie wissen nicht, wieviel Aufmerksamkeit, Ernsthaftigkeit, Hingabe und Standhaftigkeit es erfordert, um seinen Zweck durch das Gebet zu erreichen. Wahrhaftig, wahres Gebet bedeutet, eine Art von Tod zu erfahren."

Wir sollten die Angewohnheit der Hingabe zum Gebet pflegen, so dass jeder von uns eine persönliche Beziehung zu Gott entwickelt. Ohne persönlichen Kontakt zu Gott wird der Glaube zu einem Ding ohne Leben. Außerdem sollten wir Gott um wirklich alles und jedes bitten. Der Heilige Prophet Muhammad<sup>SAW</sup> hat gesagt, dass ein Muslim sogar

um einen Schnürsenkel bitten sollte, so er ihn benötigt. Wir sollten uns für alle unsere Erfordernisse und Wünsche immer an Ihn wenden.

Es gibt bestimmte Bedingungen, an die eine Erhörung von Gebeten geknüpft wird. Wenn wir diesen Bedingungen folgen und dann beten, mögen wir versichert sein, dass Gott das Gebet gewiss annimmt.

Die **erste** und auch die wichtigste **Bedingung** ist die, dass wir niemals ungeduldig sein dürfen. Es gibt bestimmte Menschen, die eine Zeitlang beten und dann anfangen, herumzunörgeln, wenn sie innerhalb der Zeitspanne, die sie dafür festgesetzt hatten, keine Antwort erhalten.

Der Heilige Prophet Muhammad<sup>SAW</sup> hat gesagt: "Gott würde die Gebete einer Person annehmen, wenn man nicht dadurch seine Ungeduld offenbarte, indem man sagt: "Ich habe gebetet, und ich habe keine Antwort erhalten." (Muslim)

So lautet die Hauptbedingung für die Erhörung von Gebeten also Geduld, wie auch der feste Glaube daran, dass Gott die Gebete erhört und tatsächlich annimmt.

Hadhrat Mirza Bashir AhmadRA sagte:

"Und wiederum muss daran erinnert werden, dass das Gebet nicht bedeutet, uns damit zufriedenzugeben, einmal oder zweimal oder dreimal zu beten. Das Gebet muss eine konstante und sich wiederholende Erfahrung sein. Es ist wahr, dass Gott, wenn Er es so will, auf den ersten Ruf eines aufrichtigen Dieners von Ihm antworten mag. Meistens ist dies jedoch nicht der Fall. Es ist Gottes Wunsch, dass ein Diener sich in Geduld und Standhaftigkeit übt. Manchmal kommt es vor, dass einige Gebete über lange Zeiträume hinweg wiederholt werden müssen, bevor Gott sie in Seiner gnädigen Annahme beantwortet. So wird von einigen frommen Persönlichkeiten berichtet, dass sie ihre Gebete über einen Zeitraum von mehreren Jahren aufrechterhielten, bevor sie mit der Annahme ihrer Gebete gesegnet wurden. Andererseits sagt der Heilige Qur'an aber auch, dass das Paradies den Gläubigen in den letzten Tagen dieser Welt nähergebracht werden würde.

Dies mag bedeuten, dass in diesem Zeitalter, in dem der Mensch vollkommen von Materialismus umgeben ist, ein aufrichtiges und ernsthaftes Gebet vielleicht eher eine Antwort erhalten mag. Wie dem auch sei, Geduld und Standhaftigkeit bilden die Essenz des Gebets als dem tatsächlichen Konzept der Verbindung zwischen Gott und den Menschen."

Wir sollten in unseren Gebeten immer Geduld und Standhaftigkeit zeigen und immer sicher sein, dass Gott unsere Gebete letzten Endes erhören wird.

Die **zweite Bedingung** ist die, dass wir den festen Glauben an die Tatsache haben, dass Gott unsere Gebete selbstverständlich auf die eine oder andere Art und Weise akzeptieren wird.

Eine Überlieferung des Heiligen Propheten Muhammad-SAW erklärt auf sehr schöne Weise die Philosophie der Annahme des Gebets. Von ihm wird berichtet, dass er gesagt hat:

"Jeder Muslim, der zu Gott betet, und dessen Gebet nichts enthält, was Sünde bedeutet, d.h. irgendetwas, das gegen den Willen Gottes gerichtet ist oder gegen Seine Befehle oder gegen Seinen Weg oder irgendetwas, das Ungerechtigkeit oder Unfreundlichkeit gegenüber einem Angehörigen in sich trägt, wird sein Gebet erhört bekommen. Die Annahme eines Gebets mag sich auf drei verschiedene Arten ausdrücken. Erstens, dass Gott dem Bittenden seine Bitte entweder in diesem Leben erfüllt, oder zweitens, dass Er diese Sache für ihn bis zum nächsten Leben aufheben wird, oder dass Er drittens ein entsprechendes Übel von ihm abwenden wird." (Buḥārī)

Aus diesem Grund müssen wir beten und Gott die Annahme des Gebets überlassen. Wir wissen nicht, was die Zukunft für uns bereithält. Und so mag es manchmal sein, dass wir für etwas beten, das Übles für uns hervorbringen kann. Gott allein kennt die Zukunft. Manchmal akzeptiert Er unsere Gebete in der exakt vorgebrachten Form nicht, weil Er der Allwissende ist und um das zukünftige Übel weiß.

Ein Beispiel der Gebete, die von Gott nicht in exakt der

vorgebrachten Form angenommen werden, ist das eines Kindes, das unbedingt Feuer ergreifen will natürlich ohne dabei die wahre Natur des Feuers zu kennen - und seine Eltern darum bittet, ihm bei der Ergreifung des Feuers zu helfen. Nun, würden die Eltern dem Kind dabei behilflich sein, das Feuer zu ergreifen? Sicherlich nicht. Wissen sie doch, dass es dem Kind schadete, wenn sie seinem Wunsch nachgäben. Und ganz genauso verhält es sich mit unserem Gott. Er weiß, was gut für uns ist und was schlecht. Er sieht manchmal, dass das Gebet eines Seiner Diener, nähme Er es an, denselben ruinieren würde, weil jener eben dessen zukünftigen Effekt nicht kennt. Liebevoller als jedes Elternpaar weist Gott sein Gebet deshalb in dessen eigenem Interesse zurück.

Daher sollte das Band der Liebe und der Treue, welches einen ernsthaften Diener an Gott bindet, nicht geschwächt werden, wenn ein bestimmtes Gebet nicht auf die erwünschte Art und Weise beantwortet wird, sondern es sollte ganz im Gegenteil dazu verhelfen, es zu festigen. Denn es ist Gott, Der weiß, und nicht wir.

Die **dritte Bedingung** ist die, dass wir unser Gebet mit dem *durūd šarīf* für den Heiligen Propheten MuhammadSAW sowohl beginnen als auch beenden, weil das *durūd šarīf* 

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup>Ein Abschnitt des Ritualgebets, in dem speziell für den Heiligen Propheten Muhammad<sup>SAW</sup> und seine Anhänger gebetet wird.

für den Heiligen Propheten<sup>SAW</sup> immer erhört, und ein Gebet innerhalb dieses Gebets ebenso angenommen wird – mehr noch, das *durūd šarīf* an sich ist ein Gebet.

Vom Heiligen Propheten Muhammad<sup>SAW</sup> wird berichtet, dass einstmals einer der Gläubigen zu ihm kam und sagte: "Ich habe mich dazu entschlossen, ein Viertel meiner Gebete Dir zu weihen." Der Heilige Prophet<sup>SAW</sup> pries den Mann und sagte: "Das ist eine sehr gute Sache, aber könntest Du nicht noch mehr Deiner Gebete für mich weihen?" Der Gläubige sage: "O Prophet Gottes, ich verspreche, Dir die Hälfte meiner Gebete zu weihen." Wiederum pries der Heilige Prophet<sup>SAW</sup> ihn und fragte, ob er denn noch mehr als das weihen könnte. Der Gläubige erwiderte: "O Prophet, von heute an werde ich nicht mehr für mich selbst beten, alle meine Gebete werden nur noch für Dich sein." Der Heilige Prophet Muhammad<sup>SAW</sup> sagte ihm daraufhin, dass Gott ihm alle seine Wünsche und Bedürfnisse erfüllen würde, wenn er für ihn, den Heiligen Propheten<sup>SAW</sup>, betete." (Tirmidī)

Eine der für die Annahme von Gebeten sicheren Bedingungen ist also die, für den Heiligen Propheten<sup>SAW</sup> des Islam und jene, die von Gott geliebt werden, zu beten.

Die **vierte Bedingung** lautet, dass wir jene Eigenschaften Gottes anrufen, auf die sich unsere Bitten beziehen. Wollen wir zum Beispiel für unsere Gesundheit beten, sollten wir Ihn bei seinem Namen "aš-Šāfi'ī", d.h. Der, Der Krankheit heilt, anrufen.

Wir müssen über sämtliche Eigenschaften Gottes nachdenken. Vom Heiligen Propheten Muhammad<sup>SAW</sup> wird erzählt, dass er gesagt habe, dass, wenn ein Diener Gottes Ihn (d.h. Gott), in seinen Gebeten mit Seiner Eigenschaft anredet, Gott Seine Engel damit beauftragt, dieser Person soviel zu bewilligen, dass er die wahre Bedeutung dieser Eigenschaft erkennen kann. Auf diese Weise kommt dem Bittenden ein hundertfaches seiner Gebete zu, und deshalb sollten wir Ihn immer mit der Eigenschaft anreden, die zu unserem Gebet passt.

Der fünfte Punkt, der in Erinnerung bleiben sollte, ist der, dass wir daran glauben müssen, dass Gott allmächtig ist, sowie daran, dass uns ein tiefgreifender Glaube zu eigen ist, dass Er unsere Gebete annimmt. In uns sollte auch nicht der allergeringste Zweifel über die Annahme von Gebeten zurückbleiben. Wir sollten uneingeschränkt daran glauben, dass Gott uns näher ist als alles andere in dieser Welt. Und dass Er alle Macht besitzt und alle Schätze dieser Erde, und dass Ihm alles gehört. Er wird unsere Gebete erhören und uns das geben, was wir von Ihm erwünschen. Der Verheißene Messias<sup>AS</sup> hat gesagt:

"Wie kann das Gebet eines Menschen erhört werden, der nicht daran glaubt, dass Gott allmächtig ist, und wodurch kann er dazu angeregt werden, während einer Zeit großer Schwierigkeiten zu beten, wenn er denkt, dass die Lösung doch gegen die Naturgesetze sei? Aber Du, der Du es an Glauben fehlen lässt, Dein Gott ist Der Eine, Der unzählige Sterne ohne Pfeiler gestützt hat, und Der die Himmel und die Erde aus dem Nichts erschaffen hat. Du misstraust, dass Dein Gott darin versagt, Deinen Wunsch zu erfüllen. Doch verzweifle nicht angesichts der Verspätung, die durch die Annahme Deines Gebets hervorgerufen wird, denn je länger es sich verzögert, desto größer wird der Preis sein. Die Annahme von Gebeten wird oft verzögert, und Gott bewilligt solch einem Bittenden eine größere Belohnung oder ein edleres Geschenk. Daher sei nicht ungeduldig auf das Ergebnis, sondern fahre vielmehr damit fort (zu beten), und erwarte in vollem Wissen, dass das Ergebnis zu Deinen Gunsten ausfällt." (Kaštī-e Nūḥ [Die Arche Noahs, Verlag der Islam, 2015], Ruhani Khazain, Band 19, Seite 21)

Hadhrat Khalifatul Masih Mirza Masroor Ahmad<sup>ABA</sup>, Fünfter Kalif des Verheißenen Messias<sup>AS</sup>, hat gesagt:

"Letztendlich sind es Gebete, die sowohl einen Einfluss auf den Körper als auch auf den Geist haben. Erst wenn wir unsere Aufmerksamkeit hierauf richten, wird unser Verhalten vorbildlich werden. Unsere Seele wird gereinigt, was uns wiederum vor Boshaftigkeiten und vor den Angriffen des Teufels beschützen wird. Gebete sind es, die eine Revolution im Körper und im Geist auslösen.

Allah hat jeden Ahmadi Muslim dazu erschaffen, dass

er den Zweck des Erscheinens von al-masīḥi l-mau ʿūdass (Verheißenen Messias) versteht und von dem Wissen Gebrauch macht, das die Jamaat besitzt. Damit wir aus diesem Schatz einen Nutzen ziehen können, müssen wir viele Gebete verrichten und vor allem solche Gebete, die Gottes Liebe erwecken, die die Beine von Gottes Thron in Bewegung versetzen, solche Gebete, die die toten Herzen wieder lebendig machen. Verabschieden sie sich von diesem Jahrhundert des Khilafat<sup>9</sup> und treten sie in das neue Jahrhundert ein. Darin werden wir Allahs Versprechen mit großer Freude erfüllt sehen: "Sicherlich werden wir obsiegen, Ich und meine Gesandten."

Deshalb, Ihr Anhänger des Messias! Bewahrt die Treue, die der *masīḥ* Euch heute gegeben hat. Mit unseren Gebeten sollten wir diese bewahren und mit unseren Gebeten sollten wir ins neue Jahrhundert eintreten, damit die Opfer, die Eure Vorfahren und Ihr erbracht habt, Früchte tragen mögen. Die Samen, die unsere Vorfahren gesät haben - deren Früchte ernten wir heute. Und jetzt sollt Ihr einen Boden vorbereiten und ihn bewässern, damit unsere nächsten Generationen die süßen Früchte ernten können." (Abschlussrede des fünften Kalifen des Verheißenen Messias<sup>AS</sup> und derzeitigen Ober-

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>Al-masīhi l-mau 'ūd; arab. für "Der Verheißene Messias AS".

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>Khilafat; arab. für Kalifat, Kalifentum, für spirituelles und geistliches Oberhaupt.

hauptes der Ahmadiyya Muslim Jamaat<sup>10</sup>, Hadhrat Mirza Masroor Ahmadaba, anlässlich der Jalsa Salana<sup>11</sup> in Großbritannien 2007).

#### Einige Unterweisungen des Heiligen Qur'an zum salāt

Der Heilige Qur'an rät dem Gläubigen, die folgenden Lehren zu beachten und zu befolgen:

1.

"Und wenn ihr in Sicherheit seid, dann verrichtet das Gebet (in der vorgeschriebenen Form); denn das Gebet zu bestimmten Zeiten ist den Gläubigen eine Pflicht." (Sura 4 an-Nisā'. Vers 104)

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup> Jamaat; arab. für Gemeinde, Gemeinschaft. Hier Kurzform für Ahmadivva Muslim Jamaat.

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup> Jalsa Salana: Urdu, für Jahresversammlung.

2. إِنَّ الْمُنْفِقِيِّنَ يُخْدِعُونَ اللَّهَ وَهُوَخَادِعُهُمْ ۚ وَإِذَا قَامُوۤ اللَّي الصَّلُوةِ قَامُوۡاكُسَالِي ۖ يُرَآعُوۡنَ النَّاسَ وَلَا يَذُكُرُوۡنَ اللَّهَ اِلَّا قَلِيۡلَا ﷺ

"Die Heuchler suchen Allah zu täuschen, doch er wird sie strafen für ihren Betrug. Und wenn sie sich zum Gebet hinstellen, dann stehen sie nachlässig da, zeigen sich den Leuten, und sie gedenken Allahs nur wenig." (Sura 4 an-Nisā', Vers 143)

"Wacht über die Gebete und das mittlere Gebet, und steht demütig vor Allah." (Sura 2 al-Baqara, Vers 239)

4. يَا يَّهُ الَّذِينَ امَنُوا لا تَقُى بُوا الصَّلوةَ وَانْتُمْ سُكَهٰى حَتَّى تَعْلَمُوْا مَا تَقُونُونَ وَلا جُنْبَا الَّا عَابِرِى سَبِيْلِ حَتَّى تَغْتَسِلُوا فَإِنْ كُنْتُمْ مَّرْضَى اوْعَلَى سَفَى اوْ وَلا جُنْبَا الله عَابِرِى سَبِيْلِ حَتَّى تَغْتَسِلُوا فَإِنْ كُنْتُمُ مَّرْضَى اوْعَلَى سَفَى اوْ لكَ سَتُمُ النِّسَاءَ فَلَمْ تَجِدُ وَا مَا عَ فَتَيَمَّمُوا جَاءَ لكَ مَتْ مَا النِّسَاءَ فَلَمْ تَجِدُ وَا مَا عَ فَتَيَمَّمُوا صَعِيْدًا طَيِّبَا فَامْسَحُوْا بِوُجُوهِكُمْ وَايُدِيكُمْ أَنَ الله كَانَ عَفُوًا عَفُورًا هَا حَيْدِيكُمْ أَنَ الله كَانَ عَفُوا عَفُورًا هَا حَيْدِيكُمْ مَن الْعَلَى الله عَلَى الْمَيْتِ الْعَالِي الله عَلَى الْمَنْ عَفُوا الْحَيْدِيكُمْ أَنَ الله كَانَ عَفُوا عَفُورًا هَا الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الْمَنْ عَلَى الْمَنْ عَلَى الْمَنْ عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الْمَنْ عَلَى الْمَنْ عَلَى الله عَلَى الله عَلَى اللهَ عَلَى اللّهَ عَلَى عَلَى الْمَنْ عَلَى اللّهَ عَلَى الْمُنْ عَلَى الْمَنْ عَلَى الْمَنْ عَلَى اللّهُ عَلَى الْمَنْ عَلَى الْمَنْ عَلَى الْمَنْ عَلَى الْمَنْ عَلَى الْمُنْ عَلَى الْمَنْ عَلَى الْمُنْ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهَ عَلَى الْمَنْ عَلَى الْمُنْ عَلَى الْمُنْ عَلَى الْمُنْ عَلَى الْمَنْ عَلَى الْمُنْ عَلَى الْمُنْ عَلَى الْمُنْ عَلَى الْعَلَى الْمَنْ عَلَى الْمُنْ عَلَى الْمَنْ عَلَى الْمُنْ عَلَى الْمَنْ عَلَى الْمُنْ عَلَى الْمَنْ عَلَى الْمُنْ الْمُنْ عَلَى الْعَلَى الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ عَلَى الْمُنْ عَلَى الْمُنْ عَلَى اللّهُ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ عَلَى الْمُنْ عَلَى الْمُنْ عَلَى الْمُنْ الْمُنْ عَلَى الْمُنْ عَلَى اللّهِ اللّهُ الْمُنْ الْمِنْ الْمِنْ الْمُنْ الْمُ

"O die ihr glaubt, nahet nicht dem Gebet, wenn ihr nicht bei Sinnen seid, bis ihr versteht, was ihr sprecht, noch im Zustande der Unreinheit<sup>12</sup> — ausgenommen als Reisende unterwegs —, bis ihr gebadet habt. Und wenn ihr krank seid oder auf einer Reise (im Zustande der Unreinheit) oder einer von euch kommt vom Abtritt und wenn ihr Frauen berührt habt und findet kein Wasser, dann nehmt reinen Sand und reibt euch damit Gesicht und Hände. Wahrlich, Allah ist nachsichtig, allverzeihend." (Sura 4 an-Nisā', Vers 44)

"O die ihr glaubt! Wenn ihr zum Gebet hintretet, waschet euer Gesicht und eure Hände bis zu den Ellbogen, und fahrt euch über den Kopf und waschet eure Füße bis zu den Knöcheln. Und wenn ihr im Zustande der Unreinheit<sup>13</sup> seid, reinigt euch durch ein Bad. Und wenn ihr krank oder auf ei-

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup> Bezieht sich auf den Zustand nach den Geschlechtsverkehr.

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup> Siehe vorherige Fußnote.

ner Reise seid (und dabei unrein) oder wenn einer von euch vom Abtritt kommt oder wenn ihr Frauen berührt habt und ihr findet kein Wasser, so nehmt reinen Sand und reibt euch damit Gesicht und Hände. Allah will euch nicht in Schwierigkeiten bringen, sondern Er will euch nur reinigen und Seine Gnade an euch erfüllen, auf dass ihr dankbar seiet." (Sura 5 al-Mā ida, Vers 7)

"Und verrichte das Gebet an den beiden Enden des Tages und in den Stunden der Nacht, die dem Tage näher sind." (Sura 11 Hūd, Vers 115)

"Verrichte das Gebet beim Neigen der Sonne bis zum Dunkel der Nacht und das Lesen des Qur'an bei Tagesanbruch." (Sura 17 Banī-'Isrā'īl, Vers 79)

## الْاَرْضِ وَابْتَغُوْا مِنْ فَضُلِ اللّٰهِ وَاذْكُرُ وااللّٰهَ كَثِيْرًا لَّعَلَّكُمْ تُفْلِحُوْنَ 👜

"O die ihr glaubt, wenn der Ruf zum Gebet am Freitag erschallt, dann eilet zum Gedenken Allahs und lasset den Handel ruhn. Das ist besser für euch, wenn ihr es nur wüßtet. Und wenn das Gebet beendet ist, dann zerstreut euch im Land und trachtet nach Allahs Gnadenfülle und gedenket Allahs häufig, auf dass ihr Erfolg habt." (Sura 62 al-Ğum'a, Verse 10 und 11)

9. وَإِذَا فَرَبُتُمْ فِي الْأَرْضِ فَلَيْسَ عَلَيْكُمْ جُنَاحٌ أَنْ تَقْصُرُوا مِنَ الصَّلُوةِ أَنْ نِفْتُمُ أَنْ يَقْصُرُوا مِنَ الصَّلُوةِ أَنْ نِفْتُمُ أَنْ يَقْصُرُوا مِنَ الصَّلُوةِ أَنْ فِي فَتُمُ اللَّهِ عَدُوا مَّبِينَا ﷺ وَإِذَا كُنْتَ فِيهِمُ فَا لَكُمْ عَدُوا مَّبِينَا ﷺ وَإِذَا كُنْتَ فِيهِمُ فَا لَعَلَمُ اللَّهُمُ الصَّلُوةَ فَلْتَقُمُ طَآبِ فَتَ هُمُ مَّعَكَ وَلٰيَا خُذُوا السَجَدُوا فَلْيَكُونُوا مِنْ وَرَآبِكُمْ وَلْتَأْتِ طَآبِ فَقَا أَخْلَى لَمْ يُصَلُّوا فَلْيُصَلُّوا مَعَكَ وَلْيَا خُذُوا فَلْيَصَلُّوا مَعَكَ وَلْيَا خُذُوا فَلْيَكُونُوا مِنْ وَرَآبِكُمْ وَلَسَاخِكَ فَمُ اللّهِ عَلَيْهُمْ فَاللّهُ مَا اللّهَ عَلَيْهُمْ اللّهَ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّ

"Und wenn ihr durch das Land zieht, dann soll es keine Sünde für euch sein, wenn ihr das Gebet verkürzt, so ihr fürchtet, die Nichtgläubigen würden euch bedrängen. Wahrlich, die Nichtgläubigen sind euch ein offenkundiger Feind. Und wenn du unter ihnen bist und für sie das Gebet anführst, soll ein Teil von ihnen bei dir stehen, doch sollen sie ihre Waffen aufnehmen. Und wenn sie ihre Niederwer-

fungen vollführt haben, so sollen sie hinter euch treten, und eine andere Abteilung, die noch nicht gebetet hat, soll vortreten und mit dir beten; doch sollen sie auf der Hut sein und ihre Waffen bei sich haben." (Sura 4 an-Nisā', Verse 102 und 103)

#### Der Verheißene Messiasas über das şalāt

"In den Ritualgebeten, die Ihr täglich vollzieht, sollte eine Verwandlung stattfinden. Ich beobachte, dass die Ritualgebete der meisten Menschen nur nichtssagende Bewegungen des Körpers sind. Ihre Ritualgebete werden noch nicht einmal von der Furchtsamkeit und Demut des Herzens begleitet, die bei ihren flehentlichen Bitten beobachtet werden kann, nachdem das Ritualgebet zu Ende ist. Es wäre wahrhaftig besser gewesen, ihre Gesuche während ihrer Ritualgebete an Gott zu richten, weil sie in dem Fall Entzücken und wahre Freude in ihren Gebeten gefunden hätten. Ich sage deshalb, dass Ihr die Gewohnheit, Eure Hände nach Euren Gebeten zu erheben, für eine Zeitlang aufgeben sollt, und dass Ihr Euren göttlichen Meister während des Gebets um das bitten sollt, um was Ihr Ihn auch immer bitten wolltet, so dass Ihr in Euren Gebeten Seligkeit finden möget.

Weitergehend solltet Ihr Eure Bittgesuche an Gott in Eurer eigenen Sprache richten, weil Inbrunst und Begeisterung

in Euren flehentlichen Bitten in diesem Falle wesentlich größer wären. Nachdem Ihr den Heiligen Qur'an sowie die Formen des Gebets, wie es vom Heiligen Propheten Muhammad<sup>SAW</sup> berichtet wird, rezitiert habt, betet deshalb zu Gott in Eurer Muttersprache, weil Eure flehentlichen Bitten zu Gott am besten und innigsten in dieser Sprache ausgedrückt werden können. Von essentieller Bedeutung für Euch ist es, Gott zu bitten, dass Ihr von Euren Sünden befreit werdet, und dass Er mit Euch zufrieden sein möge, denn durch Sünde verhärtet das Herz und der sündige Mensch ist wahrlich ein Wurm. Aus diesem Grund sollte unser immerwährendes Gebet zu Gott, Der alle Macht in Händen hält, jenes sein, dass Er uns von Sünden befreien und uns den Weg Seines Wohlgefallens zeigen möge.

Man muss dessen eingedenk sein, dass es vier Gründe sind, warum Gott, der Allmächtige, die Ritualgebete für Muslime zur Pflicht gemacht hat.

*Erstens*: Dadurch, dass wir uns in allen Zeiten und unter allen Bedingungen an Gott wenden, wird unser Glaube an die Einzigartigkeit Gottes gestärkt, weil unsere Gesuche an Gott gleichbedeutend damit sind, dass Er der alleinige Geber aller Geschenke ist.

**Zweitens** wird unser Glaube an Gott durch die Annahme der Gebete und des Erreichen dessen, um was wir gebeten haben, gestärkt.

**Drittens** vergrößern sich unser Wissen und unsere Weisheit, sollte die göttliche Unterstützung in einer anderen Form auftreten.

Viertens: Falls uns die Erfüllung unserer Gebete versprochen wird, sei es durch Inspiration oder eine Vision, und wenn es dann genauso geschieht, wird das unser Wissen um Gott vergrößern und wir werden so vom sicheren Wissen zur Liebe und von der Liebe zur absoluten Freiheit von Sünde sowie der gänzlichen Trennung aller Beziehungen außer unserer Beziehung zu Gott geführt, und wir erreichen auf diese Weise die Frucht wahrer Erlösung.

Es wurde gesagt, dass die Gefährten des Heiligen Propheten<sup>SAW</sup> so vertieft in ihre Ritualgebete waren, dass sie nach deren Beendigung kaum in der Lage waren, einander wiederzuerkennen. In der Tat, jeder wahre Gläubige sollte auf diese Weise in seine Ritualgebete vertieft sein. Muslimischer Gesetzgebung zufolge muss jemand, der seinen Gefährten nach einer Trennung wiedertrifft, diesen mit "assalāmu 'alaikum" – "Friede sei mit Dir" – begrüßen. Hierin liegt das Geheimnis, warum das Ritualgebet mit "as-salāmu 'alaikum wa-raḥmatullāhi" – "Friede sei mit Dir und die Gnade Allahs" – endet.

Wenn ein Mensch zum Gebet aufsteht und den Gottesdienst mit den Worten "allähu akbar" – "Allah ist der Größte" – beginnt, steht er in der Gegenwart Gottes und ist sozusagen in eine andere Welt versetzt worden, völlig aufgesogen in der Betrachtung der göttlichen Glorie und Majestät. Wenn das Ritualgebet zu Ende ist, kommt er zurück in diese Welt und spricht deshalb zum Gebetsschluss "as-salāmu 'alaikum wa-raḥmatullāh" – "Friede sei mit Dir und die Gnade Allahs", auf diese Weise seine Freunde nach einer Trennung wiederbegrüßend. Doch wenn nur stumpfsinnigen Zeremonien – ohne ihre tiefere Bedeutung zu erkennen -nachgekommen wird, kann daraus nichts Gutes entstehen.

Zeremonien bedeuten Schalen, in denen kein Kern enthalten ist, und wenn die darin liegenden tiefen Wahrheiten nicht verwirklicht werden können, können sich jene durchaus als ein Weg der Zerstörung erweisen." (Malfūzāt, Band III)

#### Die Wichtigkeit des gemeinsamen şalāt

Der Heilige Qur'an sowie der Heilige Prophet Muhammad<sup>SAW</sup> haben die Aufmerksamkeit der Gläubigen wiederholt darauf gerichtet, dass sie ihr *ṣalāt* gemeinsam beten sollen.

Der Heilige Qur'an hat die Worte "yuqīmūna ṣ-ṣalāt" benutzt, was ebenfalls bedeutet, dass die Gläubigen ihre Ritualgebete in der Gemeinschaft verrichten. Es sind zahlreiche spirituelle wie auch weltliche Wohltaten, die daraus entstehen, dass die Muslime ihre Ritualgebete gemeinsam beten. Den Geist der Brüderschaft festigt es genauso wie es die Idee von der Gleichheit aller Menschen einprägt, wenn wir Schulter an Schulter nebeneinanderstehen.

Der Heilige Prophet<sup>SAW</sup> hat gesagt: "Ein gemeinsames şalāt ist siebenundzwanzigmal hochwertiger als jenes şalāt, das alleine gebetet wird." (Muslim)

Ein weiteres Mal wird berichtet, dass der Heilige Prophet Muhammad<sup>SAW</sup> gesagt hat: "Die Person, die regelmäßig vierzig Tage lang — ohne das erste takbīr zu versäumen — am gemeinsamen ṣalāt teilnimmt, erhält zwei Erlasse: einmal die Befreiung von der Hölle und zum anderen Freiheit von Heuchelei." (Tirmidī)

Der Heilige Prophet<sup>SAW</sup> machte in den folgenden Worten denjenigen Vorwürfe, die nicht zu den Gebeten in die

Moscheen kamen. "Bei Allah, in Dessen Hand mein Leben liegt, ich habe die Vorstellung, dass ich das Herbeischaffen von Feuerholz befehlen und dann erst zum Ritualgebet aufrufen sollte. Nach dem Gebetsaufruf sollte ich jemanden bitten, das gemeinsame Ritualgebet zu leiten, und mich dann jenen Leuten zuwenden, die nicht zum gemeinsamen Ritualgebet erschienen sind, und ihre Häuser in Brand setzen." (Buḥārī und Muslim)

Aus diesem Grund legt der Islam großen Wert auf das gemeinsame Ritualgebet. Es sollte ein sehr guter Entschuldigungsgrund, wie zum Beispiel Krankheit oder eine bestimmte Furcht dafür vorliegen, dass das *ṣalāt* zu Hause gebetet wird.

Das freiwillige Gebet (nawāfil) sollte im eigenen Haus gebetet werden. Der Heilige Prophet Muhammad<sup>SAW</sup> hat gesagt: "Lasst aus eure Häuse keine Friedhöfe werden. Betet also auch in ihnen." (Buḥārī)

Hadhrat Abdullah bin Saad<sup>RA</sup> überlieferte: "Ich erkundigte mich beim Gesandten Allahs: 'Ist es besser, das freiwillige Gebet in der Moschee oder zu Hause zu beten?' Jener antwortete: 'Du weißt, wie nahe mein Haus zur Moschee ist, und doch, abgesehen von den vorgeschriebenen Gebetsgottesdiensten, bevorzuge ich es, meine nawäfil in meinem Haus anstatt in der Moschee zu beten'." (Ibn Māğa, Hadith Nr. 1368)

Die folgenden Gebete sollten in Gemeinschaft verrichtet werden:

- 1. Alle *fard* (Pflichtteile) der fünf vorgeschriebenen Gebete (*ṣalāt*);
- 2. Die fard des Freitagsgebets (ğum 'a);
- 3. Beide 'īd-Gebete;
- 4. Das tarāwīh-Gebet während des Ramadan;
- 5. Das Totengebet (ğanāza);
- 6. Das *ṣalātu l-ḥusūf* anlässlich einer Mondfinsternis;
- 7. Das *şalātu-l-kusūf* anlässlich einer Sonnenfinsternis.

#### Einige Punkte über die Moschee

Eine Moschee ist ein Ort der Anbetung Gottes. Daher ist es zutiefst unerwünscht, weder in noch außerhalb der Moschee irgendeinen Lärm zu machen, der andere in ihren Gebeten stören könnte.

Eine Moschee muss immer sauber gehalten werden. Und da während der Niederwerfung der Boden berührt wird, ist es notwendig, dass wir vor dem Betreten der Moschee die Schuhe ausziehen.

Allen, die eine Moschee besuchen, wird geraten, sauber zu sein, und wenn möglich Parfüm zu benutzen. Es ist auch hier zutiefst unerwünscht, dass jemand, der beispielsweise gerade Knoblauch gegessen hat, die Moschee in einem solchen Zustand betritt, es sei denn, er hat ein Mittel genommen, das den Geruch unterdrückt.

Spucken ist in der Moschee verboten.

In einer Moschee soll es weder Bilder, Gemälde, Statuen oder Musikinstrumente geben, weil dies die Konzentration der Gläubigen während des Gebets ablenken könnte. Gleiches gilt in der heutigen Zeit für elektronisches Spielzeug wie z.B. MP3-Player oder auch Mobilfunkgeräte, die vor dem Eintritt in die Moschee ausgeschaltet werden müssen.

In einer Moschee ist es verboten, verlorengegangene Dinge auszurufen.

Da eine Moschee ein Ort ist, der ausschließlich der Anbetung Gottes geweiht ist, sind dort jegliche (Werbe-) Anzeigen sowie jeglicher Handel auf das Strengste verboten.

Eine Moschee sollte immer mit dem rechten Fuß betreten und mit dem linken Fuß zuerst wieder verlassen werden.

# Das Verrichten des *ṣalāt* und die Erziehung der Kinder

Im Heiligen Qur'an sagt Allah:

"Und fordere die Deinen zum Gebet auf und sei (selbst) ausdauernd darin." (Sura 20 Ṭā-hā, Vers 133)

Bezugnehmend auf diesen Vers, sagte der Heilige Prophet<sup>SAW</sup>:

"Fordern Sie Ihre Kinder zum şalāt auf, wenn sie das siebente Lebensjahr vollendet haben. Und wenn sie das zehnte Lebensjahr vollendet haben, so können Sie sie bei Unterlassung des Gebets auch streng ermahnen." (Sunan Abī Dāwūd, Buch des Gebets)

Der Verheißene Messias<sup>AS</sup> sagte:

"Verrichtet das *ṣalāt* nicht so wie eine Henne, die Korn pickt. Verrichtet es vielmehr mit Leidenschaft und aufgewühltem Herzen und betet viel. Das *ṣalāt* ist der Schlüssel zu jeder Schwierigkeit. Betet neben Duas und Gebetstextvorgaben auch in Eurer Muttersprache, damit Ihr Leidenschaft entwickelt und Ergriffenheit. Und lasst davon nicht ab, auch wenn Ihr Leidenschaft und Ergriffenheit nicht entwickeln könnt, denn es heilt und reinigt Euer Wesen und Ihr erreicht alles damit. Es ist wichtig, dass Euer Herz dieselbe Stellung annimmt wie euer Körper während der ver-

schiedenen Körperhaltungen im Gebet. Wenn Euer Körper aufrechtsteht, so sollte auch Euer Herz aus Ehrfurcht vor Gott aufrechtstehen. Wenn Ihr Euch beugt, so sollte sich das Herz gleichermaßen beugen. Wenn Ihr in der sağda<sup>14</sup> kniet, so sollte Euer Herz ebenso in der sağda knien. Das Knien des Herzens bedeutet, dass es Gott nie verlässt. Wenn dieser Zustand erreicht ist, dann beginnt der stetige Prozess des Rückgangs der Sünden." (Malfūzāt, Band 6, Seite 367-368, Ausgabe London, 1984)

Hadhrat Musleh Maud<sup>RA</sup>, der Zweite Kalif des Verheißenen Messias<sup>AS</sup>, sagte:

"Das salāt ist der Weg zur Verbesserung des seelischen Körpers. Macht es Euch zu Eurer Gewohnheit, das gemeinsame Gebet zu verrichten, und ermahnt auch Eure Kinder dazu. Denn in meinen Augen ist das Verrichten des gemeinsamen Gebets das wichtigste Mittel für die Verbesserung der Moral und des Verhaltens der Kinder... Wenn ein erwachsener Mensch selbst nicht betet, so ist er ein Heuchler. Wenn aber jemand seinen Kindern nicht das Verrichten des gemeinsamen Gebets zur Gewohnheit macht, so ist er deren blutrünstiger Mörder!" (Tafsīr-e kabīr, Band 7, Seiten 651-653, Ausgabe London, April 1986)

Hadhrat Mirza Tahir Ahmad<sup>RH</sup>, der Vierte Kalif des Verheißenen Messias<sup>AS</sup>, hat gesagt:

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup> Sağda; arab. Niederwerfung (im Ritualgebet).

"Das *şalāt* ist das Minimum an *dikr-e ilāhī*<sup>15</sup>, ohne welches der Mensch nicht leben kann. Wenn die Nachkommen derjenigen, die heute beten, nicht zu Betenden werden, können wir eine Zukunft der Gemeinde nicht garantieren. Deswegen bitte ich jeden erwachsenen Mann und jede erwachsene Frau aus tiefstem Herzen: Bitte schauen Sie mit ehrlichem Blick auf den Zustand der Gebete ihrer Kinder. Ich habe die Befürchtung, dass das Ergebnis unsere Herzen aufwühlen wird, denn der Zustand, in dem wir unsere Kinder heute finden, ist keineswegs beruhigend." (Freitagsansprache vom 22. Juli 1988)

#### Die Wichtigkeit des salāt

Den Lehren des Islam zufolge besteht der Sinn der Erschaffung des Menschen darin, dass er Gott anbetet. Im Heiligen Qur'an sagt Gott:

"Und Ich habe die Dschinn<sup>16</sup> und die Menschen nur da-

<sup>&</sup>lt;sup>15</sup> Dikr-e ilāhī; arabisch für Gottesgedenken.

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup> Das Wort Dschinn stammt von "ğanna" ab, was bedeutet: bedeckt sein oder verborgen, versteckt oder geschützt. Der allgemeinen Auffassung zufolge sind Dschinn u.a. solche Wesen, die für uns unsichtbar sind und wir sind nur dann in der Lage, sie zu sehen wenn sie selbst sich uns enthüllen. So bedeutet Dschinn hier und in diesem Zusammenhang hoch-

rum erschaffen, dass sie Mir dienen." (Sura 51 a<u>d</u>-<u>D</u>āriyāt, Vers 57)

'Ibādat<sup>17</sup> bedeutet, die vollständige Hingabe an die Gebote Gottes. Der Heilige Prophet<sup>SAW</sup> brachte die Botschaft Gottes für die gesamte Menschheit und legte die Gebote Gottes für alle Menschen offen.

Dementsprechend gibt es fünf Artikel, deren Einhaltung für jeden Muslim Pflicht ist. Diese Artikel bilden das Fundament des Islam, und sein Dach steht auf diesen fünf Säulen. Diese fünf Säulen bezeichnet man als *arkān-e islām*.

Erste Säule: aš-šahāda<sup>18</sup>: Die Bezeugung, dass niemand anbetungswürdig ist außer Allah, und dass der Heilige Prophet Muhammad<sup>SAW</sup> der Auserwählte, Sein Botschafter und Gesandter ist.

Zweite Säule: *ṣalāt*: Das Anbeten Allahs auf eine bestimmte Art und Weise und unter Einhaltung bestimmter Bedingungen.

Dritte Säule: saum (Fasten): Das Gedenken Allahs un-

gestellete und mächtige Menschen, die den schwachen und armen Klassen entgegengesetzt sind. Solche Menschen werden auch Dschinn genannt, weil sie sich nur selten mit der allgemeinen Öffentlichkeit mischen und zurückgezogen leben.

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup> 'Ibādat; arabisch für: vollständige Hingabe an Gottes Gebote.

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup> Glaubensbekenntnis des Islam (Bedeutung s.o.)

ter Versagung von Essen, Trinken, sexueller Beziehungen, unangemessener Sprache, Taten und Sinnlosigkeiten im gesegneten (Fasten-) Monat Ramadan von Beginn der Morgendämmerung an bis zum Sonnenuntergang.

Vierte Säule: Zakat: Jährlich zu entrichtende Steuer auf jenes Vermögen, das sich unbewegt für zwölf Monate im Besitz eines Muslims befindet.

**Fünfte Säule: Hadsch**: Die Pilgerfahrt nach Mekka zur Ka'ba<sup>19</sup> ist einmal im Leben Pflicht für jeden dazu fähigen Muslim.

Von diesen fünf Säulen spielt das *ṣalāt* im Islam die bedeutendste Rolle. Jeder Muslim, ob Mann, Frau oder Kind (sobald es das zehnte Lebensjahr vollendet hat), ist verpflichtet, die fünf täglichen Gebete zu verrichten. Neben diesen fünf Pflichtgebeten gibt es weitere Gebete, die freiwilliger Natur sind. Sie werden *nawāfil* genannt.

Ein Muslim ist um seine spirituelle Entwicklung besorgter als ein Weltlicher um seinen Materialismus. Die Bedeutung des *ṣalāt* zu bestimmten Zeiten ist für unsere seelische Entwicklung so wichtig wie Wasser und Luft für unseren Körper. Im Heiligen Qur'an wird das *ṣalāt* zu einem wich-

Mittelpunkt der Stadt Mekka (heute: Saudi Arabien).

\_

<sup>&</sup>lt;sup>19</sup> Die Ka´ba ist das älteste bekannte Gotteshaus der Welt. Es ist das größte Heiligtum des Islam und wurde vom Propheten Abraham<sup>AS</sup> und seinem Sohn, Ismael<sup>AS</sup>, wiedererrichtet- Seit Jahrtausenden ist die Ka´ba

tigen Kennzeichen eines Gläubigen erklärt. Gott der Allmächtige sagt:

"Dies ist ein vollkommenes Buch; es ist kein Zweifel darin: eine Richtschnur für die Rechtschaffenen; die da glauben an das Ungesehene und das Gebet verrichten und spenden von dem, was Wir ihnen gegeben haben." (Sura 2 al-Baqara, Verse 3-4)

Das *ṣalāt* hilft uns, uns von der Sünde zu befreien. Es leitet uns zur Rechtschaffenheit und sorgt für die Läuterung unseres Wesens. Doch viel wichtiger: es bringt uns näher zu unserem Gott. Ein wahrer Betender lernt durch das *ṣalāt* die schönen Eigenschaften Gottes kennen. Und durch ein ernsthaft dargebrachtes Gebet gelingt es ihm, Gott immer näherzukommen und so seine moralischen Eigenschaften zu entfalten und sich zu einem wahren 'abd (Sklave Gottes, Betender) zu entwickeln.

Der Heilige Qur'an erklärt diese Tatsache:

"Verlies, was dir von dem Buche offenbart ward, und verrichte das Gebet. Wahrlich, das Gebet hält ab von Schändlichkeiten und Unrecht; und an Allah denken ist gewiss die höchste (Tugend). Und Allah weiß, was ihr tut." (Sura 29 al-'Ankabūt, Vers 46)

Durch Allahs Gnade können wir dank des Gebets in einen lebendigen Kontakt mit unserem Schöpfer und König treten. In Seinem Heiligen Buch sagt Gott, der Allmächtige:

"Diejenigen, die Allahs Buch vortragen und das Gebet verrichten und von dem, was Wir ihnen gegeben haben, insgeheim und öffentlich spenden, hoffen auf einen Handel, der nie fehlschlagen wird; darum wird Er ihnen ihren vollen Lohn geben und ihnen Mehrung hinzugeben aus Seiner Huld; Er ist fürwahr allverzeihend, erkenntlich."

(Sura 35 al-Fāṭir, Verse 30-31)

Der Heilige Prophet<sup>SAW</sup> bezeichnete das Gebet als Höhepunkt des Gläubigen. Das *ṣalāt* ist das vollkommenste Gebet. Es leitet den Menschen zu seinem Schöpfer. Das *ṣalāt* geht nie verloren, solange es mit aufrichtigem Herzen verrichtet wird. Zuweilen kommen aus Liebe zu Allah Tränen in den Augen, zuweilen erfährt das Herz Ruhe und Frieden durch die Liebe zu Ihm. Diese Anzeichen deuten darauf hin, dass das *ṣalāt* wirklich lebendig und sinnvoll ist. Wenn man diese Gefühle nicht spürt, dann hat das *ṣalāt* keine Bedeutung außer der eines Rituals. In diesem Fall würden wir also nur das äußere Gebot des Betens erfüllen, unser Herz aber würde daran nicht beteiligt sein. Aus diesem Grund ist es sehr wichtig, dass während des Betens auch der Sinn des *ṣalāt* angestrebt wird, nämlich die Nähe Gottes zu erlangen.

Das *ṣalāt* ist die vollkommene Verkörperung von Untertänigkeit und Gehorsam. Die Betenden gehorchen dem Imam<sup>20</sup>. Sie müssen jeder Bewegung des Imam folgen. Bei jeder zu vollziehenden Bewegung im *ṣalāt*, außer beim Aufrechtstehen nach der *rukū*, wird *allāhu akbar* (Allah ist der Größte) gesprochen. Im letzteren Fall spricht man: *samiʿallāhu li-man ḥamida* (Allah hört das Gebet dessen, der Ihn preist).

Reinheit und Selbstlosigkeit sind das Schmuckwerk des *ṣalāt*. Gott der Allmächtige sagt im Heiligen Qur'an:

\_

<sup>20</sup> hier: Vorbeter.

# قَدُافُلَحَ الْمُؤْمِنُونَ فَي الَّذِينَ هُمْ فِي صَلَاتِهِمْ خُشِعُونَ أَ

"Erfolg fürwahr krönt die Gläubigen, die sich demütigen in ihren Gebeten." (Sura 23 al-Mu'minūn, Verse 2-3)

Der Heilige Prophet<sup>SAW</sup> sagte, wer um Gottes Wohlgefallen wegen selbstlos wird, dessen Rang wird durch Gott erhöht. Selbstlosigkeit erreicht man, wenn man sich der Eigenschaften Gottes bewusst wird und sich mit diesen einkleidet. Sobald ein Mensch sich der Größe Gottes bewusst wird, bleibt ihm nichts anderes mehr übrig, als selbstlos dazustehen. Das *şalāt* ist das beste Mittel auf diesem Wege.

Das *ṣalāt* besteht aus verschiedenen Positionen. Das Aufrechtstehen im Gebet beispielsweise wird *qiyām* genannt. Die gebückte Haltung wird als *rukū* <sup>21</sup> bezeichnet. Der Höhepunkt der Selbstlosigkeit ist erreicht, wenn man sich in der *saǧda* niederwirft und die Stirn auf dem Boden ruht. Die sitzende Position im *ṣalāt* hat den Namen *qa* 'da. In jeder Position werden verschiedene arabische Gebete rezitiert. Es ist Pflicht für jeden Mann und jede Frau, diese Gebete auswendig zu lernen und sie richtig anzuwenden. Ebenso ist es wichtig, dass wir die Bedeutung dieser Gebete

79

 $<sup>^{21}</sup>$   $\it Ruk\bar{u}$  '; arab. bezeichnet die verbeugende Haltung während des Ritualgebets.

kennen, damit wir uns darüber im Klaren sind, was wir von unserem Herrn erbitten.

#### Das şalāt als verpflichtendes Gebot

Das Verrichten des salāt ist Pflicht für jeden erwachsenen und religionsfähigen Muslim. Kinder bis zu einem bestimmten Alter sind von der Pflicht des salāt befreit. Nichtsdestotrotz ist es wichtig, dass den Kindern schon von frühester Kindheit an das Verrichten des Gebets angewöhnt wird, damit sie später selbständig beten. In der Sammlung Sunan Abī Dāwūd, die zu den sechs wichtigsten Büchern der Hadith (Sammlung von Aussagen des Heiligen Propheten Muhammad<sup>SAW</sup>) zählt, ist die Aussage des Heiligen Propheten Muhammad<sup>SAW</sup> im Buch as-salāt (Das Ritualgebet) niedergeschrieben, dass man die Kinder ab einem Alter von sieben Jahren zum Gebet aufrufen soll. Falls sie nach Vollendung des zehnten Lebensjahres das Gebet nicht verrichten, soll man sie streng ermahnen. Es ist indes keiner Person oder Autorität gestattet, Zwang auszuüben. Denn ein durch Zwang verrichtetes Gebet hat keinerlei Bedeutung. Also ist es die Pflicht eines jeden Vaters und einer jeden Mutter, dass sie ihre Kinder schon in deren Kindheit an das Gebet gewöhnen. Das eigene Vorbild spielt hierbei eine wichtige Rolle

Im Heiligen Our'an erfahren wir, dass der Prophet Hadhrat Ismael<sup>AS</sup> seine Familie stets zum Verrichten des salāt aufforderte. Im Allgemeinen kann man beobachten, dass Kinder stets an das Gebet gewöhnt sind, wenn die Eltern selbst das Gebet verrichten. Nach Vollendung des siebenten Lebensjahres sollen Eltern dem Kind die richtige Art und Weise des Gebets nahelegen und das Kind zum Verrichten des Gebets auffordern. Verrichtet das Kind das Gebet auf die rechte Art und Weise, soll es gelobt werden. Die Eltern sollten das Kind nach Möglichkeit in die Moschee mitnehmen. Dadurch kann es uns gelingen, in unseren nächsten Generationen die Verrichtung des salāt zu sichern. Wenn das Kind zu einem vernünftigen und mündigen jungen Menschen heranwächst, können die Eltern ihrem Kind nur noch deutlich machen, dass sie ihre Pflicht erfüllt haben und das Gebet von nun an eine Angelegenheit zwischen ihm und Gott ist. Nun ist es seine Aufgabe, sich stets zu vergegenwärtigen, dass es, im Falle eines Fernbleibens vom salāt, Gott Rede und Antwort stehen muss. Es ist indes nicht zulässig, das Kind ab dem Alter von zwölf Jahren vollständig sich selbst zu überlassen. Ermahnung und Belehrung müssen das gesamte Leben hindurch weitergeführt werden.

Wie oben bereits erwähnt, gehörte es zur Angewohnheit des Propheten Ismael<sup>AS</sup>, seine Familie mit Liebe und Mitgefühl zum Gebet aufzurufen. Ebenso liebevoll und herzlich ermahnte unser Heiliger Prophet Muhammad<sup>SAW</sup> seine Angehörigen zur Verrichtung des Pflichtgebets. Eine Überlieferung berichtet, dass er auch seine Tochter Hadhrat Fatima-RA und seinen Schwiegersohn Hadhrat Ali<sup>RA</sup> zum *fağr*-Gebet weckte.

#### Die Gebetszeiten

Die Gebetszeiten richten sich nach dem Stand der Sonne am Himmel. Es ist besonders angebracht, das *şalāt* jeweils zu Beginn der festgelegten Zeit zu verrichten:

fağr²²: von Beginn der Morgendämmerung bis zum Sonnenaufgang;

*zuhr*: sobald die Sonne ihren Zenit durchlaufen hat und bis sie den halben Weg zwischen Zenit und Sonnenuntergang erreicht hat;

'aṣr: unmittelbar nach Ende der zuhr-Zeit und bis kurz vor Sonnenuntergang;

*maġrib*: ab dem Sonnenuntergang und bis Ende der Abenddämmerung;

 $i \ \bar{s} \ \bar{a}$ : ab Ende der Abenddämmerung bis Mitternacht. Bei Verhinderungsfällen ist es gestattet, das  $i \ \bar{s} \ \bar{a}$ -Gebet nach Mitternacht aber noch vor dem  $f \ a \ \bar{g} \ r$ -Gebet zu verrichten.

82

<sup>&</sup>lt;sup>22</sup> Fağr; arab. Morgen. ṣalātu l-fağr ist das Morgengebet.

Verbotene Zeiten: Zu folgenden Zeiten ist es nicht gestattet, das Gebet zu verrichten:

- während des Sonnenauf- oder Sonnenuntergangs;
- wenn die Sonne genau im Zenit (Höchststand) steht;
- zwischen fağr-Gebet und Sonnenaufgang;
- zwischen 'aṣr-Gebet und Sonnenuntergang.

Die letzten beiden Zeitspannen werden als, auqāt-e makrūha" (unerwünschte Zeiten) bezeichnet. Zu diesen Zeiten darf nur ein vergessenes Pflichtgebet nachgeholt und verrichtet werden.

# Das islamische Ritualgebet mit Übersetzung

### Die Bedingungen des şalāt

Das Verrichten des *ṣalāt* unterliegt einigen Voraussetzungen:

- 1. Absicht (niyya) zum şalāt.
- 2. Einhaltung der Zeit:

Es ist von großer Bedeutung, dass das *ṣalāt* innerhalb der vorgeschriebenen Zeiten verrichtet wird. Falls man aufgrund eines Notfalls, sei es Vergesslichkeit, Krankheit oder Bedrohung durch einen Feind nicht in der Lage ist, das *ṣalāt* rechtzeitig zu verrichten, ist es angebracht, das *ṣalāt* bei nächster Gelegenheit umgehend nachzuholen.

Da sich die Zeiten des *ṣalāt* und Fastens nach dem Stand, dem Auf- und Untergang der Sonne bzw. des Mondes sowie nach der Bewegung der Erde richten, stellt sich die Frage nach den Gebetszeiten im äußersten Norden und Süden der Erde, wo ein Tag und eine Nacht mehr als 24 Stunden andauern. Auf diese Frage hat der Heilige Prophet<sup>SAW</sup> geantwortet,

dass die Gebetszeiten in diesen Gegenden dem Tagesablauf eines 24-Stunden-Tages angepasst werden sollten. (Muslim)

#### Sauberkeit:

Bei der körperlichen Hygiene müssen folgende Gesichtspunkte beachtet werden:

- a) Der Körper sollte rein und von jeglicher Art von Schmutz frei sein.
- b) Nach dem Besuch des Abtritts muss man sich gründlich mit Wasser waschen.
- c) Eine vollständige Waschung (Dusche, Bad) muss nach dem Geschlechtsverkehr sowie nach einem feuchten Traum durchgeführt werden.
- frauen müssen nach ihrer Menstruationsphase sowie nach Abschluss einer Geburtsphase eine vollständige Waschung (s.o.) durchführen.

Nach Reinigung und Waschung des Körpers nach diesen Situationen muss man zusätzlich die  $wud\bar{u}$  ausführen. Die Vorgehensweise bei der  $wud\bar{u}$  wird im folgenden Kapitel ausführlich beschrieben.

e) Der Gebetsplatz muss sauber sein.

- Der Körper muss während des şalāt angemessen bedeckt sein.
- 5. Das *ṣalāt* muss unter Beachtung der Qibla (Richtung), also in Richtung der Kaʿba in Mekka, verrichtet werden. Falls man sich auf einer Reise befindet oder krank ist oder die Einhaltung der Qibla nicht möglich ist, kann die Gebetsrichtung außer Acht gelassen werden.

#### Wudū'

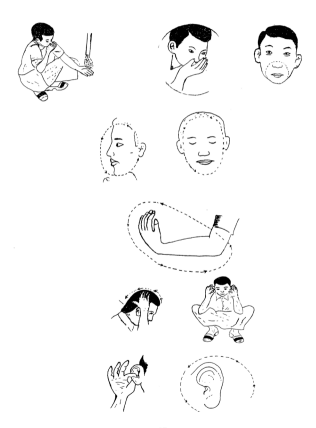
Unter  $wud\bar{u}$  versteht man die Säuberung und Waschung bestimmter Körperteile vor dem  $sal\bar{a}t$  entsprechend der Sunna (Praxis) des Heiligen Propheten Muhammad<sup>SAW</sup>. Die  $wud\bar{u}$  ist eine grundlegende Voraussetzung für das  $sal\bar{a}t$ , ohne welche das  $sal\bar{a}t$  in der Regel nicht verrichtet werden sollte und auch nicht angenommen wird. (Ibn Māğa, Hadith Nr. 394)

#### Wie wird wudū' gemacht?

Zu Beginn der wudū' spricht man

Bi-smillāhi r-raḥmāni r-raḥīm.

"Im Namen Allahs, des Gnädigen, des Barmherzigen." Danach geht man wie folgt vor:





- dreimaliges Waschen der Hände bis zu den Handgelenken – zuerst die rechte und dann die linke Hand;
- dreimaliges Reinigen des Mundes, indem man den Mund mit Wasser auswäscht und Zähne und Zahnfleisch mit dem Zeigefinger der rechten Hand massiert;
- Reinigung der Nase; man lässt etwas Wasser in die Nase laufen, schnaubt sie kräftig aus und säubert sie ordentlich;
- dreimaliges Waschen des Gesichts einschließlich des Teils unter dem Kinn;
- 5. dreimaliges Waschen der Arme bis zu den Ellbogen zuerst der rechte und dann der linke Arm;

- 6. Man nimmt etwas Wasser in die Hände und fährt damit einmal über den Kopf von der Stirn bis in den Nacken. Dann fährt man mit den Daumen hinter die Ohren und hält dabei die Zeigefinger im Ohr;
- dreimaliges Waschen der Füße bis zu den Knöcheln, auch zwischen den Zehen – zuerst den rechten und dann den linken Fuß.

Anschließend spricht man die Bezeugung, d.h. das tašahhud:

Ašhadu an lā ilāha illallāhu wa-ʾašhadu anna muhammadan ʾabduhu wa-rasūluh.

"Ich bezeuge, dass niemand anbetungswürdig ist außer Allah, und ich bezeuge, dass Muhammad Sein Diener und Sein Gesandter ist."

sowie das folgende Gebet:

Allāhumma ǧʻalnī mina t-tawwābīna wa-ǧʻalnī mina l-mutatāhhirīn.

"O Allah, mache mich zu einem derjenigen, die ihre Sünden bereuen, und zu einem derjenigen, die sich rein und sauber halten."

Vor dem salat ist die  $wud\bar{u}$  Pflicht. Wenn die  $wud\bar{u}$  jedoch erhalten bleibt (siehe unten), muss nicht vor jedem salat eine neue  $wud\bar{u}$  gemacht werden.

### Nawāqiş-e wudū'

Nun werden die Ereignisse genannt, die eine neue Waschung, *nawāqiṣ-e wudū* 'genannt, erforderlich machen:

- Besuch des Abtritts;
- Wind lassen;
- Schlafen und dösen (liegend oder sitzend);
- · Ejakulation.
- Erbrechen oder Blutfluss aus einer Wunde, eine kleine Blutung oder ein kleines Erbrechen führen nicht zum Verlust der wudū.

Sollten nach der  $wud\bar{u}$  Socken angezogen werden, können die Füße höchstens 24 Stunden lang ungewaschen bleiben. Anstelle der Fußwaschung kann man dann mit feuchten Händen über die Füße (Strümpfe) streichen. Ist jemand auf

einer Reise, kann er diese Praxis (mit den feuchten Händen über die Füße hinwegstreichen) drei Tage lang beibehalten.

#### **Tayammum**

Falls kein Wasser vorhanden ist oder das Wasser zwar vorhanden ist, aber seine Benutzung zu Krankheit führen könnte oder das Wasser sehr teuer ist oder nur in kleinen Mengen zum Trinken verfügbar, so kann anstatt der  $wud\bar{u}$  tayammum gemacht werden.

Das heißt, beide Hände zuerst über reine Erde oder ein Tuch oder eine Wand streichen und mit diesen anschließend über das Gesicht fahren und dann beide Hände aneinander reiben. Man kann auch zuerst mit den Händen über das Gesicht fahren und dann nochmals die Hände über die Erde etc. streichen und dann aneinander reiben.

Falls eine Dusche nötig wäre, so kann man in den obengenannten Fällen stattdessen ebenso *tayammum* machen. *tayammum* ist eine Erinnerung daran, dass die *wudū* 'gemacht werden muss, sobald es möglich wird.

Tayammum wird aus denselben Anlässen ungültig wie die  $wud\bar{u}$ . Außerdem verliert das tayammum seine Gültigkeit, wenn es grundlos vollzogen wurde, d.h. die erlaubten Gründe für dessen Anwendung nicht vorgelegen haben.

# Gusl (Dusche, Bad)

Der Islam legt großen Wert auf körperliche Hygiene, weswegen in diesem Zusammenhang das Duschen an sich bereits betont wird. In den folgenden Situationen indes wird die *gusl* zu einer Notwendigkeit.

#### 1. Für Frauen:

- a) Nach der monatlichen Periode.
- b) Nach der Geburt, wenn die Nachblutungen aufgehört haben. Die Zeitspanne (der möglichen Nachblutungen) umfasst 40 Tage und unterliegt den gleichen Geboten wie die Monatsblutung. Das heißt indes nicht, dass 40 Tage lang nicht gebetet werden darf, sondern nach Beendigung der Blutung unverzüglich die gusl vollzogen wird und die Gebete wieder aufgenommen werden.

#### 2. Für Frauen und Männer:

- a) Nach dem Geschlechtsverkehr;
- b) Nach einem Samenerguß.
- 3. Das Duschen in folgenden Situationen entspricht der Sunna des Heiligen Propheten<sup>SAW</sup>:
  - a) Jedes Neugeborene soll gebadet werden.

- b) Verstorbene kurz vor der Beerdigung. Jedoch bilden Märtyrer, im Krieg Gefallene und bei Unfällen Verstorbene eine Ausnahme. In solchen Fällen mag es sein, dass der Leichnam aufgrund der Verletzungen nicht geduscht werden kann.
- c) Am Tag des *ğumʿa*, an beiden *ʿīd*-Feiertagen und vor dem Anlegen des *iḥrām* für die Hadsch ist die *ġusl* vom Heiligen Propheten<sup>SAW</sup> empfohlen worden.
- d) Vor dem Übertritt zum Islam wird Duschen gutgeheißen.

#### Die Sunna des *ġusl*

Der Heilige Prophet<sup>SAW</sup> pflegte auf die folgende Art zu duschen: Zuerst säuberte er sich von allen Verunreinigungen (z.B. von Samenrückständen) und machte dann wudū. Dann goss er drei Mal Wasser über sein Haupt und wusch anschließend gründlich den Rest des Körpers (als letztes die Füße). Auch beim Duschen soll zuerst die rechte Seite des Körpers gewaschen werden und dann die linke. (Buḥārī)

#### Wasser

Wasser zum Duschen und für die  $wud\bar{u}$  sollte klar und rein sein. Unklares oder schlechtes Wasser soll hierfür nicht verwendet werden, außer in einer Notsituation.

#### Satr (Teil des Körpers, der bedeckt sein muss)

Beim Verrichten des Gebets soll man sauber und anständig gekleidet sein. Man darf nicht nacht beten.

Für die Männer ist es notwendig, dass sie mindestens von unterhalb des Nabels bis zu den Knien bedeckt sind. Dies ist jedoch nur erlaubt, wenn die vollständige Bekleidung nicht vorhanden ist, ansonsten sollte man vollständig bekleidet sein.

Frauen sollen ihren ganzen Körper bedecken, wobei Hände und Füße unbedeckt bleiben können. Wenn sie zuhause oder unter anderen Frauen beten, so können sie das Gesicht unverhüllt lassen.

#### Die Kopfbedeckung der Männer

Fast alle Rechtsschulen sind sich einig, dass die Männer beim Gebet den Kopf bedeckt halten sollen.

#### $Ad\bar{a}n^{23}$

In den Anfängen des Islam gab es keine bestimmte Art, die Gläubigen zum Gebet zu rufen. Die Juden und Christen pflegten auf ihre Weise zum Gottesdienst zu rufen. Als sich der Heilige Prophet<sup>SAW</sup> in dieser Hinsicht mit seinen Gefährten beriet, erzählte ein Gefährte namens Abdullah bin Zaid Ansari<sup>RA</sup>, dass er im Traum jemanden mit lauter Stimme zum Gebet aufrufen gehört hatte. Jene Worte, die dieser Gefährte im Traum gehört hatte, wurden dann vom Heiligen Propheten<sup>SAW</sup> für den *adān* bestimmt. Später erzählte Hadhrat Umar<sup>RA</sup>, dass auch er die gleichen Worte zum Gebetsruf im Traum gehört hat. Der Gebetsruf heißt *adān*.

Er lautet wie folgt:

Allāhu akbar. Allāhu akbar. Allāhu akbar

"Allah ist der Größte. Allah ist der Größte. Allah ist der Größte. Allah ist der Größte."

<sup>&</sup>lt;sup>23</sup> Adān; arab. für den Aufruf zum Gebet.

Ašhadu an lā ilāha illallāh. Ašhadu an lā ilāha illallāh.

"Ich bezeuge, dass niemand anbetungswürdig ist ausser Allah. Ich bezeuge, dass niemand anbetungswürdig ist außer Allah "

Ašhadu anna muḥammadan r-rasūlullāh. Ašhadu anna muhammadan r-rasūlullāh.

"Ich bezeuge, dass Muhammad Allahs Gesandter ist. Ich bezeuge, dass Muhammad Allahs Gesandter ist."

Ḥayyā ʿala ṣ-ṣalāh. Ḥayya ʿala ṣ-ṣalāh.

"Eilt herbei zum Gebet. Eilt herbei zum Gebet."

Ḥayyā ʿala l-falāḥ. Ḥayya ʿala l-falāḥ.

"Eilt herbei zum Erfolg. Eilt herbei zum Erfolg."

Allāhu akbar, Allāhu akbar. Lā ilāha illallāh.

"Allah ist der Größte, Allah ist der Größte. Niemand ist anbetungswürdig außer Allah."

#### Wie ist der adān auszurufen?

Der *mu 'addin* soll in Richtung der Qibla gewendet stehen und entweder mit dem rechten Zeigefinger das rechte Ohr und mit dem linken Zeigefinger das linke Ohr berühren, oder bei beiden Ohren den Gehörgang bedecken. Er ruft die Worte des *adān* langsam und mit Pausen. Beim Ausrufen der Worte *ḥayya 'ala ṣ-ṣalāh*:

"Eilt herbei zum Gebet" bzw. (hayya 'ala ṣ-ṣalāh):

"Eilt herbei zum Erfolg"

dreht er sein Gesicht jeweils zur rechten bzw. zur linken Seite und wieder zurück.

Beim Morgengebet ruft man nach den Worten (ḥayya 'ala l-falāḥ):

"Eilt herbei zum Erfolg" zusätzlich zweimal:

As-salātu hairu m-mina n-naum.

"Das Gebet ist besser als der Schlaf."

Auch wenn das Pflichtgebet nicht in der Moschee, sondern im Freien stattfindet, ist der adan notwendig. Der Heilige Prophet<sup>SAW</sup> sagte sinngemäß: "Auch wenn ihr allein im Dschungel seid und beten wollt, so ruft zum Gebet auf, die Engel werden mit euch beten." (Buhārī)

Während des adan spricht man die Worte des adan für sich nach. Bei den Worten:

حَىَّ عَلَى الصَّلوةِ حَىَّ عَلَى الْفَلَاحِ und:

soll man beten:

لَا حَوْلَ وَلَا قُوَّةَ إِلَّا بِاللَّهِ

Lā ḥaula wa-lā quwwata illā billāh

"Es gibt keine Macht (gegen das Böse) und keine Kraft (für das Gute) außer bei Allah

Bei den Worten:

"Das Gebet ist besser als der Schlaf, sollte man:

şadaqta wa-bararta

"Du hast die Wahrheit gesagt und etwas Gutes getan", beten.

Wenn der adan beendet ist, betet man das folgende Dua:

Allāhumma rabba hādihi d-da'wati t-tāmmati wa-ṣ-ṣalāti l-qā'ima. Āti muḥammadani l-wasīlata wa-l-fadīlata

wa-d-darağata r-rafī ata wa-b a<u>t</u>hu maqāma m-maḥmūdani lla<u>d</u>ī wa adtahu innaka lā tuḥlifu l-mī ād.

"O mein Allah, der Du Herr bist dieses vollkommenen Rufes und des aufrichtigen Gebets, gewähre Muhammad die Mittel und den Status und den hohen Rang und gewähre ihm den *maqām-e maḥmūd* (höchster Rang von Lobpreisung), den Du ihm versprochen hast, denn wahrlich, Du lässt Deine Versprechen nicht unerfüllt."

#### Das Gebet beim Betreten der Moschee

Es ist für jeden Muslim verpflichtend, nachdem er den Adan gehört hat, sofern möglich in die Moschee zu gehen und dort das Gebet in Gemeinschaft darzubringen. Es entspricht der Sunna, die Moschee mit dem rechten Fuß zuerst zu betreten und dabei folgendes Dua zu beten:

Bi-smillāhi ṣ-ṣalātu wa-s-salāmu ʻalā rasūlillāhi. Allāhumma ģfir lī dunūbī wa-ftaḥ lī abwāba raḥmatika. "Ich trete ein im Namen Allahs, und Segnungen und Friede Allahs seien auf dem Gesandten Allahs. O Allah, vergib mir meine Sünden und eröffne mir die Türen Deiner Barmherzigkeit."

Bi-smillāhi ṣ-ṣalātu wa-s-salāmu, ʿalā rasūlillāhi. Allāhumma ģfir lī dunūbī wa-ftaḥ lī abwāba faḍlika.

Beim Verlassen der Moschee sollte man zuerst den linken Fuß aus der Moschee setzen und das obige Gebet, mit der Änderung "Gunst" anstatt "Barmherzigkeit" am Ende, sprechen.

#### Das Verrichten des *şalāt*

Das gemeinsame Gebet wird normalerweise in der Moschee verrichtet, kann in Ausnahmefällen indes überall verrichtet werden. Die einzige Bedingung ist ein sauberer und reiner Platz. Der Heilige Prophet<sup>SAW</sup> sagte, für ihn sei die ganze Erde zu einer Moschee gemacht worden. (Tirmidī, Hadith Nr. 1474)

Der Betende stellt sicher, dass seine Kleidung und sein Körper rein und sauber sind und dass er die  $wud\bar{u}$  vollzogen hat.

Während des Ritualgebets gibt es verschiedene Haltungen, die ein Muslim einnehmen muss. Er hat aufrecht zu stehen, sich zu verbeugen, danach niederzuwerfen, um schließlich das Gebet in einer vorgegebenen, sitzenden Haltung zu beenden.

All diese Haltungen verkörpern eine bestimmte Philosophie. Islam - und das ist eine unbestreitbare Tatsache - hat all die unterschiedlichen Formen der Demut zu und in einem einzigen Gebet zusammengefasst. So hat es Zeiten gegeben, da jemand sich vor Königen verneigen musste; und in einem muslimischen Gebet verbeugt man sich vor dem Allmächtigen. Die bemerkenswerteste Demutsbezeugung bestand darin, sich vor Herrschern niederzuwerfen, wobei diese Art der Haltung sogar schon auf Bildern aus der Zeit der Pharaonen zu sehen ist. Deshalb hat der Islam dies durch Weisung Gottes ebenfalls in sein Gebet aufgenommen. Und so besteht das islamische Gebet aus den unterschiedlichsten Arten von Demutsbezeugungen gegenüber Gott, dem Allmächtigen und Allumfassenden.

Wenn das Gebet verrichtet werden soll, stellen sich alle Betenden hinter dem Imam (Vorbeter) in Reihen auf. Alle schauen in die Richtung der Ka ba und die Reihen sind gerade ausgerichtet. Der Heilige Prophet<sup>SAW</sup> hat zur Geradlinigkeit der Reihen ermahnt. Es sollten keine Lücken zwischen den Betenden sein und alle sollten so Schulter an Schulter stehen, dass sie einander nicht behindern. (Abū Dāwūd)

#### Iqāma

Wenn der Imam seinen Platz eingenommen hat um das Gebet zu leiten, wird das *iqāma* ausgerufen. Das *iqāma* besteht zum Teil aus den Worten des *aqān*, nur ein Satz:

# قَدُقَامَتِ الصَّلُوةُ

Qad qāmati ṣ-ṣalāh, wird zusätzlich zweimal ausgesprochen. Außerdem bestehen zwischen adān und iqāma noch diese Unterschiede:

- 1. Der *adān* wird möglichst laut ausgesprochen, indes das *iqāma* etwas leiser.
- Beim iqāma berührt man die Ohren nicht mit den Händen wie beim adān. Die Hände werden nicht erhoben.
- 3. Im iqāma des fağr-Gebets wird الصَّلوةُ خيْرٌ مِّن النَّوم (aṣ-ṣalātu ḥairu m-mina n-naum "Das Gebet ist besser als der Schlaf") nicht gesprochen.

- 4. Das iqāma wird etwas zügiger gesprochen.
- Beim iqāma wendet man sein Gesicht bei den Sätzen قَى عَلَى الشَّلْوةِ und حَى عَلَى الشَّلْوةِ nicht nach rechts bzw. links wie dies beim adān der Fall ist.

Das iqāma lautet:

Allāhu akbar. Allāhu akbar.

Allah ist der Größte. Allah ist der Größte.

Ašhadu an lā ilāha illallāh.

Ich bezeuge, dass niemand anbetungswürdig ist außer Allah

Ašhadu anna muhammadan r-rasūlullāh.

Ich bezeuge, dass Muhammad Allahs Gesandter ist.

Ḥayyā ʿala ṣ-salāh.

Eilt her zum Gebet.

Ḥayyā ʿala l-falāḥ.

Eilt her zum Erfolg.

Qad qāmati ṣ-salāh. Qad qāmati ṣ-salāh.

Jetzt beginnt das Gebet. Jetzt beginnt das Gebet.

Allāhu akbar. Allāhu akbar.

Allah ist der Größte. Allah ist der Größte.

Lā ilāha illallāh

Niemand ist anbetungswürdig außer Allah.

Derjenige, der das *iqāma* spricht, sollte in der ersten Reihe rechtsseitig vom Imam stehen. Der Heilige Prophet<sup>SAW</sup> hat gesagt, dass derjenige am ehesten dazu berechtigt ist, das *iqāma* zu sprechen, der den Adān gerufen hat *(vgl. Sunan Tirmidī, abwābu ṣ-ṣalāt)*.

# Niyyatu ş-şalāt Die Absicht kundtun, das Gebet verrichten zu wollen

Niyyatu s-şalāt bedeutet, dass der Betende seine ganze Absicht auf das Gebet konzentriert. Der Betende sollte sich im Klaren darüber sein, welches Gebet (also wieviele rak 'āt) er gerade beten will, z.B. ob er das fağr oder 'aṣr, Pflicht- oder Sunna- oder nawāfil-Gebet verrichten will. Vor der niyya sollte er sich in Richtung Ka'ba wenden. Dann spricht er:

Wağğahtu wağhiya li-lladī faṭara s-samāwāti wa-l-'arda ḥanīfan wa-mā ana mina l-mušrikīn.

"Ich habe mich allein Demjenigen zugewandt, Der die

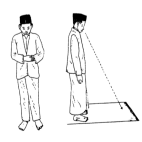
Himmel und die Erde erschuf, und ich bin nicht der Polytheisten<sup>24</sup> einer."

# Takbīr-e taḥrīma und rafaʿyadain Das erste takbīr und das Heben der Hände

Nachdem man sich der Ka'ba zugewandt hat, hebt man die Hände bis zu den Schultern oder bis zu den Ohren und spricht das *takbīr*, d.h. man spricht مُنْهُ أَكْبَرُةُ "*allāhu akbar*".



Die beiden Hände bis zu den Ohren zu erheben, entspricht der Sunna des Propheten<sup>SAW</sup>. Es gibt einige Richtungen im Islam, die auch bei jedem weiteren  $takb\bar{t}r$  das gleiche machen, eingeschlossen  $ruk\bar{u}$  oder  $sa\check{g}da$ . Die Geschichte des Islam, wie in den Ahadith bezeugt, zeigt, dass der Heilige



Prophet<sup>SAW</sup> anfangs auch mehrmals in einer *rak a* die Hände erhoben hat. Aber die Traditionen belegen eben auch, dass dies nicht seine endgültige Sunna war. Den meisten Traditionen zufolge, pflegte er<sup>SAW</sup> nur beim *takbīr-e taḥrīma* die Hände zu

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup> Polytheismus = Vielgötterei.

erheben.

Nach dem *takbīr-e taḥrīma* legt man die Hände zusammengefaltet zwischen Bauchnabel und Brust, so dass die rechte Hand auf der linken ruht. Dieser Zustand wird *qiyām* (stehende Haltung) genannt.

Verschiedene islamische Richtungen unterscheiden sich auch in der Art der Verschränkung der Arme. Manche legen die Hände auf die Brust, manche unter den Bauchnabel, manche oberhalb. Das sind alles Formen des Respekts und niemand sollte deswegen andere kritisieren. Manche Richtungen falten ihre Hände gar nicht, sondern lassen sie seitlich hängen. Dies ist zwar nicht als endgültige Sunna des Propheten<sup>SAW</sup> belegt, aber dennoch hat niemand das Recht, anderen deswegen Vorwürfe zu machen oder gar zu behaupten, dass ihr Gebet ungültig sei.

# *Tanā* ' Die Lobpreisung

Danach beginnt man das Gebet mit der Lobpreisung Allahs:

Subḥānakallāhumma wa-bi-ḥamdika wa-tabāraka

smuka wa-ta ʿālā ǧadduka wa-lā ilāha ġairuk.

"Heilig bist Du, o Allah, und segensreich ist Dein Name und hocherhaben bist Du und es gibt keinen Anbetungswürdigen außer Dir."

*Tanā* 'spricht man nur in der ersten rak 'a.

## *Taʿawwud* Gebet um Schutz

Anschließend spricht man das ta 'awwud:

A ʿūdu billāhi mina š-šaiṭāni r-raǧīm.

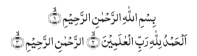
"Ich suche Schutz bei Allah vor Satan, dem Verworfenen."

Ta 'awwud wird nur in der ersten rak 'a gesprochen.

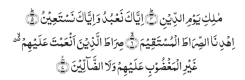
#### Tasmiya und Sura al-Fātiḥa25

Hiernach rezitiert man die Sura *al-Fātiḥa*, die ein unverzichtbarer Teil des Gebets ist. Der Heilige Prophet<sup>SAW</sup> betonte, dass das Gebet ohne die Rezitation der Sura *al-Fātiḥa* nicht verrichtet werden könne, was sogar beinhalte, dass selbst, wenn der Imam die Sura *al-Fātiḥa* laut rezitiert, sie auch von den Mitbetenden schweigend oder in Gedanken mitrezitiert werden soll. Den Traditionen zufolge hat der Heilige Prophet<sup>SAW</sup> diese Sura sowohl mit laut gesprochener *tasmiya* (*bi-smillāhi r-raḥmāni r-raḥīm -* "Im Namen Allahs, des Gnädigen, des immer Barmherzigen") als auch mit schweigend gesprochener *tasmiya* rezitiert. (*Tīrmidī*, *Hadith Nr. 227*)

Anschließend an das *tasmiya* wird der restliche Teil der Sura *al-Fātiḥa* gesprochen:



<sup>&</sup>lt;sup>25</sup> al-Fātiḥa, arab. "Die Eröffnende". Erste Sura im Heiligen Qur'an. Sie besteht aus sieben Versen und wird in jeder rak 'a in jedem der fünf täglichen Gebete rezitiert, insgesamt mehr als vierzigmal am Tag. Diese Sure wurde auch der "Quran im kleinen" genannt. Sie ist die wahre Schatztruhe der dann im Heiligen Qur'an weiter ausgeführten Weisheit und Philosophie des Islam.



Al-ḥamdu lillāhi rabbi l-ʿālamīn. Ar-raḥmāni r-raḥīm. māliki yaumi d-dīn. Iyyāka na ʿbudu wa-ʾiyyāka nastaʿīn. Ihdina ṣ-ṣirāṭa l-mustaqīm. Ṣirāṭa lladīna anʿamta ʿalaihim, ġairi l-maġḍūbi ʿalaihim wa-la ḍ-ḍāllīn. (āmīn)

"Im Namen Allahs des Gnädigen, des Barmherzigen. Aller Preis gebührt Allah, dem Herrn der Welten. Dem Gnädigen, dem Barmherzigen. Dem Meister des Gerichtstages. Dir allein dienen wir und zu Dir allein flehen wir um Hilfe. Führe uns auf den geraden Weg. Den Weg derer, denen Du Gnade erwiesen hast, die nicht (Dein) Missfallen erregt haben und die nicht irregegangen sind." (āmīn) (Sura al-Fātiḥa)

Wenn die Sura *al-Fātiḥa* zu Ende rezitiert ist, sagen die Betenden "āmīn", d.h. "O Allah, gewähre mir diese Bitte".

Danach wird irgendein Teil aus dem Heiligen Qur'an rezitiert. Hierzu finden sich im letzten Kapitel dieses Buches einige Beispiele.

Die zusätzliche Rezitation aus dem Heiligen Qur'an, nach der Sura *al-Fātiḥa*, ist nur in den ersten zwei *rak'āt* vorgesehen. Falls der Imam laut rezitiert, so sollen die hinter ihm Betenden aufmerksam zuhören und nicht, wie im Falle der Sura *al-Fātiḥa*, mitrezitieren.

Von Hadhrat Ubada bin Samit<sup>RA</sup> wird erzählt, dass der Heilige Prophet<sup>SAW</sup> einstmals das *fağr*-Gebet leitete und die hinter ihm Betenden schweigend die Verse aus dem Heiligen Qur'an mitrezitierten. Nach dem Gebet fragte sie der Heilige Prophet<sup>SAW</sup>, ob sie hinter ihm auch rezitiert hätten? Sie sagten ja, wir haben die Verse mitrezitiert. Der Heilige Prophet<sup>SAW</sup> sagte daraufhin: "Hinter dem Imam soll außer der Sura *al-Fātiḥa* nichts wiederholt werden, denn die Sura *al-Fātiḥa* ist der wichtigste Teil des Gebets." *(Ibn Māğa, Hadith Nr. 839)* 

## *Rukū* ' Verbeugung

Anschließend spricht der Imam "allāhu akbar" und verbeugt sich. Diese Haltung wird rukū genannt. Dabei verbeugt man sich so, dass beide Hände auf den Knien ruhen, der Rücken gerade und der Blick



zwischen beide Füße gerichtet ist. Alle hinter dem Imam Betenden gehen mit dem Imam in die Verbeugung. In der *rukū* werden die nachstehenden Worte mindestens dreimal wiederholt (*tasbīḥ*). Bei mehr als dreimaliger Wiederholung sollte man darauf achten, dass diese Wiederholungen eine ungerade Anzahl ergeben.

Subḥāna rabbiya l- 'azīm.

"Heilig ist mein Herr, der Größte."

## *Qiyām-e tāniya* Zweite stehende Haltung

Nach der  $ruk\bar{u}$  'verweilt man kurz im aufrechten Stand. Dies wird  $qiy\bar{a}m$ -e  $t\bar{a}niya$  genannt. Während des Aufrichten aus der  $ruk\bar{u}$  'spricht der Imam:

Sami 'allāhu li-man hamida.

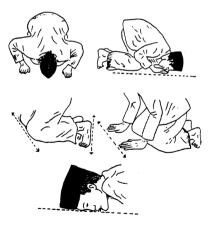
"Allah hört das Gebet dessen, der Ihn lobpreist."

Die hinter ihm Betenden richten sich ebenfalls auf. Sie lassen ihre Hände seitlich hängen und sagen:

Rabbanā wa-laka l-ḥamd, ḥamdan katīran, ṭayyiban, mubārakan fīh.

"O unser Herr, Dir gebührt aller Preis, sehr viel Preis, reiner Preis, voller Segnungen."

## **Sağda** Niederwerfung



Nach der qiyām-e tāniya wirft sich der Imam nieder. Alle hinter ihm Betenden folgen ihm. In der sağda spricht man eine ungerade Anzahl, indes mindestens dreimal:

# سُبْحَانَ رَبِّي الْأَعْلَى

Subḥāna rabbiya l-ʾaʿlā.

"Heilig ist mein Herr, der Höchste."

Für die *sağda* berührt man zuerst mit den Knien, dann mit den Händen und dann mit Stirn und Nase den Boden. Beide Ellbogen sollten weder den Boden, noch den Körper berühren. Auch sollte der Bauch die Oberschenkel nicht berühren. In diesem Zusammenhang ist die Anweisung des Heiligen Propheten<sup>SAW</sup> zu beachten, dass man in der *sağda* die Hände nicht nach außen ausbreiten solle, da so der Hund säße (*vgl. Musnad Ahmad bin Ḥanbal*).

Weiterhin sollen auch die Finger nicht gespreizt werden. In der *sağda* ist es besonders empfehlenswert, nach den vorgeschriebenen Worten entsprechend der Sunna des Heiligen Propheten<sup>SAW</sup>, auch andere Duas in der Muttersprache, zu beten. Der Heilige Prophet<sup>SAW</sup> hat aber das Rezitieren von Qur'an-Versen während der *rukū* 'und der *sağda* verboten (*vgl. Sahīh Muslim*).

# *Ğilsa Quʿūd baina s-sağdatain*, d.h. die sitzende Haltung zwischen zwei *sağda*



Dann spricht der Imam wieder "allāhu akbar" und setzt sich aufrecht hin. Beim Aufsitzen sollte zuerst das Haupt vom Boden erhoben werden und anschließend die Hände.

Man sollte sich so hinsetzen, dass der rechte Fuß aufgerichtet ist und die Zehen in Richtung der Ka ba zeigen. Der linke Fuß sollte auf dem Boden liegen. Während des Sitzens sollten die Hände auf den Oberschenkeln, nahe den Knien

liegen. Dieses Sitzen wird *ǧilsa* genannt und in dieser Haltung betet man das:

## Du 'ā '-e ma 'tūra

Rabbi gfir lī wa-rḥamnī wa-hdinī wa-ʿāfinī wa-ğburnī wa-rzuqnī wa-rfaʿnī.

"O mein Herr, verzeih mir und sei mir gnädig und führe mich auf den geraden Weg. Bewahre mich und richte mich auf und bessere mich und beschenke mich und erhöhe mich."

Danach sagt der Imam "allāhu akbar"

## ٱللّٰهُ ٱكْبَرُ

und macht die zweite saǧda, dann spricht er erneut "allāhu akbar"

# اَللّٰهُ اَكْبَرُ

und erhebt sich zur zweiten rak'a.

Beim Aufstehen sollten zuerst die Hände und dann die Knie vom Boden abgehoben werden.

## Qaʿda, at-taḥiyya und tašahhud Die sitzende Haltung nach zwei rakʿāt, Ehrerbietung und Bezeugung

Nach jeder zweiten und nach der letzten (also zweiten, dritten oder vierten) rak a sitzt man nach den  $sa\check{g}das$  wie bei der  $\check{g}ilsa$  für die qa (Gitzende Haltung nach zwei rak  $\check{a}t$ ) und betet sowohl das at-tahiyya (die Ehrerbietung)

wie auch das *tašahhud* (die Bezeugung). *At-taḥiyya* und *tašahhud* lauten wie folgt:

At-taḥiyyātu lillāhi wa-ş-şalawātu wa-ṭ-ṭayyibātu as-salāmu ʿalaikā ayyuhā n-nabiyyu wa-raḥmatullāhi wa-barakātuh. As-salāmu ʿalainā wa-ʿalā ʿibādillāhi ṣ-ṣālihīn. Ašhadu an lā ilāha illallāh wa-ašhadu anna muḥammadan ʿabduhū wa-rasūluh.

"Alles Zeugnis durch Wort, Tat und Spende gebührt Allah, und Ihm sind die Gebete und reinen Handlungen. Friede sei auf Dir, o Prophet, und Allahs Segnungen und Seine Barmherzigkeit. Friede sei auf uns und auf Allahs rechtschaffenen Dienern. Ich bezeuge, dass niemand anbetungswürdig ist außer Allah, und ich bezeuge, dass Muhammad Sein Diener und Sein Gesandter ist."

Während des *tašahhud* den Zeigefinger zu erheben ist Sunna. In den Traditionen heißt es, dass der Heilige Prophet<sup>SAW</sup> seine rechte Hand nahe ans Knie legte und alle Finger außer dem Zeigefinger und dem Daumen schloss. Bei den Worten (tauhīd<sup>26</sup> -Teil):

#### Ašhadu an lā ilāha illallāh

"Ich bezeuge, dass niemand anbetungswürdig ist außer Allah"

erhob er den Zeigefinger. Die Finger der linken Hand blieben gerade auf dem Knie liegen. (Tirmidī, Hadith Nr. 271)

## Zur Verdeutlichung:

Mit tašahhud wird ausschließlich jener Teil der o.a. Gebete bezeichnet, in dem es heißt: Ich bezeuge, dass niemand anbetungswürdig ist außer Allah, und ich bezeuge, dass Muhammad Sein Diener und Sein Gesandter ist."

Daher auch die Bezeichnung "Bezeugung" oder "Bekenntnis".

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup> Tauhīd ist das Prinzip der Einheit Gottes.

## **Durūd šarīf** Segensgebet für den Heiligen Propheten<sup>SAW</sup>

Nach dem *tašahhud* rezitiert man das *durūd šarīf*. Falls man drei oder vier  $rak \dot{a}t$  zu beten hat, so steht man nach dem *tašahhud* auf und beendet die restlichen  $rak \dot{a}t$  und betet das *durūd šarīf* nach dem *tašahhud* in der letzten  $raka \dot{a}t$ . Es lautet wie folgt:

ٱللَّهُمَّ صَلِّ عَلَى مُحَمَّدٍ وَعَلَى الِ مُحَمَّدٍ كَمَاصَلَّيْتَ عَلَى إِبْرَاهِيْمَ وَعَلَى الرِابْرَاهِيْمَ إِنَّكَ حَمِيْدٌ مَّجِيْدٌ -ٱللَّهُمَّ بَارِكُ عَلَى مُحَمَّدٍ وَعَلَى الرِمُحَمَّدٍ كَمَا بَارَكْتَ عَلَى إِبْرَاهِيْمَ وَعَلَى الرِابْرَاهِيْمَ إِنَّكَ حَمِيْدٌ مَّجِيْدٌ

Allāhumma şalli ʿalā muḥammadin wa-ʿalā āli muḥammadin kamā şallaita ʿalā ibrāhīma wa-ʿalā āli ibrāhīma innaka ḥamīdu m-maǧīd.

Allāhumma bārik ʿalā muḥammadin wa-ʿalā āli muḥammadin kamā bārakta ʿalā ibrāhīma wa-ʿalā āli ibrāhīma innaka ḥamīdu m-maǧīd.

"O Allah, schütte Deine Gnade aus über Muhammad und den Anhängern Muhammads, so wie Du Gnade ausschüttetest über Abraham und den Anhängern Abrahams; wahrlich, Du bist preiswürdig, erhaben.

O Allah, gib Muhammad Deinen Segen und den Anhängern Muhammads, so wie Du Abraham und den Anhängern Abrahams Segen gabst; wahrlich, Du bist preiswürdig, erhaben."

## Duas nach dem durūd šarīf

Es wird vom Heiligen Propheten<sup>SAW</sup> berichtet, dass er in diesem letzten Teil des Gebets verschiedene Duas (Bittgebete) zu beten pflegte. Von diesen lauten einige wie folgt:

Rabbanā ātinā fi d-dunyā ḥasanatan wa-fi l-ʾāḥirati ḥasanatan wa-qinā ʿadāba n-nār.

"Unser Herr, gewähre uns Gutes in dieser Welt und in der künftigen und bewahre uns vor der Pein des Feuers." (Sura 2 al-Baqara, Vers 202)

Und:

Rabbi ğʻalnī muqīma ş-şalāti wa-min durriyyatī. Rabbanā wa-taqabbal duʻā'. Rabbanā ģfir lī wa-liwālidayya wa-li-l-mu'minīna yauma yaqūmu l-hisāb.

"O mein Herr, mache, dass ich und meine Kinder das Gebet verrichten. Unser Herr! Nimm mein Gebet an. Unser Herr, vergib mir und meinen Eltern und den Gläubigen am Tage, an dem die Abrechnung stattfinden wird." (Sura 14 Ibrāhīm, Verse 41 und 42)

Oder:

Allāhumma innī zalamtu nafsī zulman katīran, walā yaģfiru d-dunūba illā anta, fa-ģfir lī maģfirata m-min 'indika, wa-rḥamnī. Innaka anta l-ģafūru r-raḥīm.

"O Allah, ich habe meiner Seele großes Unrecht angetan, und niemand gewährt Vergebung für Sünden außer Dir. Deshalb, gewähre mir Vergebung von Dir und sei gnädig mit mir. Wahrlich, Du bist der Allverzeihende, der immer Barmherzige." (Muslim, Hadith Nr. 4876)

Und ein weiteres:

Allāhumma innī aʿūdubika min ʿadābi l-qabr, wa-aʿūdubika min fitnati l-masīhi d-daggāl, wa-ʾaʿūdubika min fitnati l-maḥyā wa-fitnati l-mamāt. Allāhumma innī aʿūdubika mina l-maʾātimi wa-l-maġrami.

"O Allah, ich erbitte Deinen Schutz vor der Bestrafung des Grabes, und ich erbitte Deinen Schutz gegen den daǧǧāl²7, den Urheber von Verwirrung und Versuchungen, und ich erbitte Zuflucht bei Dir vor Bedrängnissen des Lebens und des Todes. O Allah, ich erbitte Deinen Schutz vor Sünden und davor, verschuldet zu sein." (Sunan Nasā ʾī, Hadith Nr. 5382)

### Taslīm oder salām Gebetsschluss

Nach den Duas wendet der Imam sein Gesicht nach rechts und spricht laut:

<sup>&</sup>lt;sup>27</sup> Dağğāl; arab. fürAntichrist.

As-salāmu 'alaikum wa-raḥmatullāh.

"Friede sei auf euch und Allahs Gnade."

Dann wendet er sich unter Wiederholung der gleichen Worte auch nach links.

### Duas nach dem Ritualgebet

Das *ṣalāt* ist die Verkörperung des Erinnerns an Allah. Dennoch sollte das Erinnern an Allah in Form von Lobpreisung und Duas auch außerhalb dieser Verkörperung, sprich des Ritualgebets, fortgesetzt werden. So heißt es im Heiligen Qur'an:

Fa-`idā qaḍaitumu ṣ-ṣalāta fa-dkurullāh.

"Und wenn ihr das Gebet beendet habt, so erinnert euch an Allah." (Sura 4 an-Nisā', Vers 104)

Gemäß dieser Anweisung Allahs hat der Heilige Prophet

Muhammad<sup>SAW</sup> auch einige Duas nach dem *ṣalāt* gebetet. Hadhrat Aisha<sup>RA</sup> überliefert beispielsweise das folgende Gebet:

Allāhumma anta s-salāmu wa-minka s-salām. Tabārakta yā-da l-ǧalāli wa-l-'ikrām.

"Oh Allah, Du bist der Frieden, und Frieden kommt von Dir, O Hocherhabener und Ehrwürdiger, Du bist segensreich." (Ṣaḥīḥ Muslim; Kitābu l-masāǧid)

Ein anderes von Hadhrat Aisha<sup>RA</sup> überliefertes Dua lautet wie folgt:

لَا إِللهَ إِلَّا اللَّهُ وَحُدَهُ لاَ شَهِ يِكَ لَهُ ، لَهُ الْهُلُكُ وَلَهُ الْحَمْدُ وَهُوَ عَلَى كُلِّ شَيْءَ قَدِيدٍ، اللَّهُمَّ لا مَانِعَ لِمَا أَعْطَيْتَ وَلا مُعْطِى لِمَا مَنَعْتَ وَلا يَنْفَعُ ذَا الْجَدِّ مِنْكَ الْجَدُّ، اللَّهُمَّ أَعِنِّى عَلَى ذِكْمِكَ، وَشُكْمِكَ، وَحُسْنِ عِبَا وَتِكَ، سُبْحَانَ رَبِّكَ رَبِّ الْعِزَّ قَوْعَمَّا يَصِفُونَ \_ وَسَلامٌ عَلَى الْمُرْسَلِيْنَ \_ وَالْحَمْدُ لِلَّهِ رَبِّ الْعَالَمِيْنَ

Lā ilāha illallāhu waḥdahū lā šarīka lahū, lahu l-mulku wa-lahu l-ḥamdu wa-huwa ʿalā kulli šai ʾin qadīr. Allāhumma lā māni a li-mā a ṭaita wa-lā mu ṭiya li-mā mana ta wa-lā yanfa u da l-ǧaddi minka l-ǧaddu. Allāhumma a innī alā dikrika wa-šukrika wa-ḥusni ibādatika, subḥāna rabbika, rabbi l- izzati ammā yaṣifūn. Wa-salāmun ala l-mursalīn. Wa-l-hamdu lillāhi rabbi l- ālamīn.

"Es gibt keinen Gott außer Allah, Er ist allein, es gibt keine Partner neben Ihm. Alle Herrschaft gehört Ihm und alles Lob gebührt Ihm und Er ist mächtig über alle Dinge. O Allah, niemand kann das verhindern, was Du schenken willst, und niemand kann das gewähren, was Du verhindern willst, und die Erhabenheit eines Erhabenen kann gegen Deinen Willen nichts nützen. O Allah, unterstütze mich bei der Erinnerung an Dich und bei dem Dank Dir gegenüber und dabei, mich in der Schönheit Deiner Anbetung zu verbessern. Heilig ist mein Herr, Der ehrwürdige Herr, weit über all dem, was sie Ihm zuschreiben. Und Friede sei auf den Gesandten und Lob für den Herrn der Welten." (*Tirmidī*, *Kitābu ṣ-ṣalāt*)

Es wird berichtet, dass der Heilige Prophet<sup>SAW</sup> manchmal nach dem *ṣalāt* mit erhobenen Händen für jene Dua machte, die ihn darum baten. (*Timirdī*) Diese von Hadhrat Aisha<sup>RA</sup> berichtete Überlieferung verwendet das Wort "manchmal", was belegt, dass dies nicht seine Gewohnheit war. Trotzdem haben manche Muslime dies zur Regelmäßigkeit erhoben. Man sollte indes diese Duas mit erhobenen Händen als nicht der Sunna entsprechend betrachten. Sunna war es, nach dem *ṣalāt* einige Zeit lang sitzenzubleiben und im Stillen zu beten und Allahs zu gedenken.

Den Bitten mancher Gefährten entsprechend, lehrte der Heilige Prophet<sup>SAW</sup> sie außerdem die Worte für *tasbīh*. Auch hier gilt zu beachten, dass das Aufsagen derselben nicht zu den täglichen Gewohnheiten des Heiligen Propheten<sup>SAW</sup> gehörte, es also nicht notwendig ist, diese Worte nach einem Pflichtgebet zu rezitieren:

| 33 mal | subḥānallāh     | سُبِحَانَ اللَّهِ  |  |
|--------|-----------------|--------------------|--|
| 33 mal | al-ḥamdu lillāh | اَلْحَمْدُ بِلَّهِ |  |
| 34 mal | allāhu akbar    | ٱٮڷؙؙؙ۠ٷؙٲػؙڹۯؙ    |  |

## Şalātu l-witr und das du 'ā'-e qunūt

Witr bedeutet "ungerade". In der islamischen Terminologie heißen jene drei *rak ʿāt witr*, die der Praxis des Heiligen Propheten<sup>SAW</sup> entsprechend nach dem *tahaǧǧud*-Gebet verrichtet werden. D.h. es werden erst zwei *rak ʿāt* gebetet, einschließlich *taslīm* (wie z.B. beim *nawāfīl*), und anschließend eine weitere, einzelne *rak ʿa*. Diese machen die Ge-

samtzahl der Sunna und nawāfil-Gebete ungerade.

Wie gesagt, die beste Zeit für die Verrichtung des witr-Gebets ist nach dem tahağğud-Gebet. Denn der Heilige Prophet<sup>SAW</sup> pflegte nach acht rak ʿāt tahağğud drei rak ʿāt witr zu beten.

Allerdings erlaubte es der Heilige Prophet MuhammadSAW als Erleichterung für diejenigen, die Schwierigkeiten
mit dem *tahağğud*-Gebet haben, dass man das *witr*-Gebet
auch bereits nach dem 'išā'-Gebet verrichten darf.

Im witr-Gebet im ersten rak 'a (nach der Sura al-Fātiḥa) die Sura al-'A 'lā, im zweiten die Sura al-Kāfirūn und im dritten die Sura al-'Ihlāş zu rezitieren, entspricht gängiger Praxis, ist aber nicht vorgeschrieben. Es kann eine beliebige Sura oder Vers aus dem Heiligen Qur'an rezitiert werden. In der dritten rak 'a im witr-gebet sollte nach dem Aufrichten aus der rukū ' das nachstehende du 'ā'-e qunūt rezitiert werden. Sollte man dessen Rezitation vergessen, so ist es nicht notwendig, diese nachzuholen:

ٱللَّهُمَّ إِنَّا نَسْتَعِيْنُكَ وَنَسْتَغْفِرُكَ وَنُوُمِنُ بِكَ وَنَتَوَكَّلُ عَلَيْكَ وَنُثْنِئَ عَلَيْكَ الْخَيْرُونَشُكُمُكَ وَلَا نَكْفُلُكَ وَنَخْلَعُ وَنَتْرُكُ مَنْ يَّفْجُرُكَ ٱللَّهُمَّ إِيِّاكَ نَعْبُدُ وَلَكَ نُصْلِّى وَنَسْجُدُ وَإِلَيْكَ نَسْعٰى وَنَحْفِدُ وَنَرْجُوا رَحْمَتَكَ وَنَحْشٰى عَذَا إِلَى إِنَّ عَذَا الْكَ إِنَّ عَذَا الْكُفَّا رِمُلْحِقٌ Allāhumma innā nastaʻīnuka wa-nastaʻgfiruka wa-nu'minu bika wa-natawakkalu 'alaika wa-nutīnī 'alaika l-haira wa-naškuruka wa-lā nakfuruka wa-nahla'u wa-natruku man yafğuruk. Allāhumma iyyāka na 'budu wa-laka nuṣallī wa-nasǧudu wa-'ilaika nas'ā wa-nahfidu wa-narǧū raḥmataka wa-nahsā 'adābaka inna 'adābaka bi-l-kuffāri mulḥiq.

"O Allah, wir erflehen Deine Hilfe und bitten Dich um Deinen Schutz und glauben an Dich und vertrauen auf Dich und preisen Dich aufs Beste; und wir danken Dir und sind nicht undankbar Dir gegenüber und sagen uns los von jenen und verlassen jene, die Dir nicht gehorchen. O Allah, Dir allein dienen wir, und zu Dir allein beten wir und Dir allein huldigen wir; und zu Dir fliehen wir und wir sind schnell darin und hoffen auf Deine Gnade und fürchten Deine Züchtigung, denn wahrlich, Deine Züchtigung überkommt die Nichtgläubigen." (Sunan Abī Dāwūd, Kitābu ṣ-ṣalāt).

ٱللَّهُمَّ اهْدِنِي ْفِيمُنْ هَدَيْتَ وَعَافِينِ فِيمُنْ عَافَيْتَ وَتَوَلَّنِيْ فِيمُنْ تَوَلَّيْتَ وَبَالِكُ لِ فِيمَا أَعْطَيْتَ وَقِينِ شَرَّمَا قَضَيْتَ إِنِّكَ تَقْفِئ وَلا يُقْضَى عَلَيْكَ وَإِنَّهْ لا يَذِلُّ مَنْ وَاليَت وَلا يَجِزُّ مَنْ عَادِيْتَ تَبَارُكْتَ رَبَّنَا وَتَعَالَيْتَ Allāhumma hdinī fī-man hadaita wa-ʿāfinī fī-man ʿāfaita wa-tawallanī fī-man tawallaita wa-bārik lī fī-mā a ʿṭaita wa-qinī šarra mā qaḍaita innaka taqḍī wa-lā yuqḍā ʿalaika wa-ʾinnahū lā yadillu man wālaita wa-lā ya ʿizzu man ʿādaita tabārakta rabbanā wa-ta ʿālait.

"O Allah, gewähre mir Leitung aus Deiner Leitung und gewähre mir Schutz aus Deinem Schutz; und nimm mich zum Freund unter Deinen Freunden und segne mich in allem, das Du mir geschenkt hast, und beschütze mich vor allem Übel, das Du bestimmt hast. Du bist es, Der entscheidet und es kann keine Entscheidung wider Dich getroffen werden, und es kann nicht gedemütigt werden, wen Du zum Freund nimmst, und es kann nicht geehrt werden, wen Du anfeindest. Du bist segnungsreich, o unser Herr, und hoch erhaben!"

#### Die verschiedenen Arten des Gebets

Der Islam hat das *ṣalāt* in verschiedene Typen aufgeteilt, die je nach Anlass verrichtet werden. So gibt es das Pflicht-, das *wāǧib*- und das Sunna-Gebet.

Das Auslassen des Pflichtgebets ist unter keinen Umständen erlaubt und gilt als Sünde. Wenn man das Verrichten eines Pflichtgebets vergisst oder an der Verrichtung gehindert wird, dann ist es Pflicht, das Gebet zu verrichten sobald man sich daran erinnert bzw. sobald der Hinderungsfall beseitigt ist.

Ein  $w\bar{a}gib^{28}$  -Gebet steht an zweiter Stelle. Auch das bewusste Weglassen dieser Gebete ist eine Sünde.

Neben den Pflichtgebeten pflegte der Heilige Prophet<sup>SAW</sup> auch andere Gebete zu verrichten, welche Sunna-Gebete genannt werden. Die *fuqahā* (islamische Rechtsgelehrte) betrachten diese Gebete gleichfalls als Pflicht. Sie absichtlich auszulassen, gilt als Sünde.

Außer den Pflichtgebeten und den Sunna-Gebeten verrichten die Muslime auch nawāfil (freiwillige Gebete). Das Verrichten dieser freiwilligen Gebete gilt als besonders belohnenswert, das Weglassen der nawāfil ist jedoch keine Sünde. Die Anzahl dieser Gebete ist nicht vorgeschrieben, der Betende kann je nach Wunsch die Anzahl festlegen. Allerdings ist es nicht gestattet, diese Gebete während der verbotenen Zeiträume zu verrichten. Zwischen 'aṣr und maġrib werden beispielsweise keine nawāfil gebetet. Die nawāfil sollten bevorzugt zu Hause verrichtet werden, es ist jedoch nichts dagegen einzuwenden, diese in der Moschee zu be-

ʿīd- Gebete).

\_

<sup>&</sup>lt;sup>28</sup> Wāğib arab. für "verbindlich". Es gibt zwei Kategorien von wāğib Gebeten, eine, derzufolge die verpassten Gebete nachgeholt werden müssen, wenn man sich ihrer erinnert (z.B. das şalātu l-witr), und die anderen, in der die verpassten Gebete nicht nachgeholt werden brauchen (z.B. die

ten. Im Folgenden wird über die verschiedenen Arten des Gebets ausführlich berichtet, zunächst soll aber in einem Schaubild die Anzahl der verschiedenen Gebete dargestellt werden:

#### Schaubild zur Anzahl der rak 'āt

| Name des<br>Gebets | Anzahl der <i>rakʾāt</i> |       |                                                     |                                           |  |
|--------------------|--------------------------|-------|-----------------------------------------------------|-------------------------------------------|--|
|                    | Pflicht                  | wāğib | Sunna                                               | nawāfil                                   |  |
| fağr               | 2 rakʿāt                 | -     | 2 rak ʿāt vor<br>dem Pflicht-<br>gebet              | -                                         |  |
| zuhr               | 4 rakʿāt                 | -     | 4 rak 'āt<br>vor- und 2<br>nach dem<br>Pflichtgebet | 2 rakʿāt                                  |  |
| ʻaşr               | 4 rakʿāt                 | -     | -                                                   | 4 rak ʿāt<br>vor dem<br>Pflichtge-<br>bet |  |
| maġrib             | 3 rakʿāt                 | -     | 2 rak ʿāt nach<br>dem Pflicht-<br>gebet             | 2 rak ʿāt<br>zum<br>Schluss               |  |

| 'išā'                               | 4 rakʿāt | 2+1 rakʿāt (witr) | 2 rak ʿāt nach<br>dem Pflicht-<br>gebet | 4 rak at<br>vor dem<br>Pflichtge-<br>bet |
|-------------------------------------|----------|-------------------|-----------------------------------------|------------------------------------------|
| ʿīdu l-fiṭr                         | -        | 2                 | -                                       | -                                        |
| ʻīdu<br>l-'aḍḥiya                   | -        | 2                 | -                                       | -                                        |
| Gebet<br>beim<br>ṭawāf<br>der Kaʿba | -        | 2                 |                                         |                                          |
| tahağğud                            | -        | -                 | -                                       | 8                                        |
| išrāq                               | -        | -                 | -                                       | 2 oder 4                                 |
| istiḫāra                            | -        | -                 | -                                       | 2                                        |
| istisqā                             | -        | -                 | -                                       | 2                                        |

### Die Pflichtteile des Gebets

Dies sind jene Gebetsbestandteile, ohne die das Gebet nicht vollständig ist. Wenn jedoch der Betende einen dieser Teile vergisst, ist das Gebet in den Augen Gottes nicht mangelhaft. Er muss diesen Pflichtteil des Gebets wiederholen, wenn jemand ihn darauf aufmerksam macht oder ihm selbst einfällt, dass er diesen Teil des Gebets vergessen hat. Zusätzlich ist noch eine saǧda sahw nach dem Gebet erforderlich, d.h. der Betende muss in der letzten rak 'a vor dem Gebetsschluss zweimal eine saǧda vollziehen.

### Diese Pflichtteile lauten wie folgt:

- 1. *Takbīr-e taḥrīma*: der Ausruf "*allāhu akbar*", um das Gebet zu beginnen.
- 2. Qiyām: das Stehen während des Gebets.
- Die Rezitation der Sura al-Fātiḥa: dies ist in jeder rak'a Pflicht.
- 4. Rukū ': die Verbeugung nach dem qiyām.
- Sağda (zweimal in jeder rak 'a): sağda bedeutet Niederwerfung, so dass Stirn, Nase, Hände und Knie den Boden berühren.
- 6. Die letzte *qa 'da*: sich in der jeweils letzten *rak 'a* hinzusetzen und die Bezeugung zu beten.
- 7. *Taslīm*: Das Gebet mit dem salām zu beenden.

## Wāğibāt-e şalāt

Bei diesen Gebetsteilen handelt es sich um jene, die bei einem Vergessen nicht wiederholt werden müssen und wo die *sağda sahw* genügt. Allerdings gilt, dass das vorsätzliche Weglassen dieser Gebetsteile ein Gebet ungültig macht. Zu diesen wāǧibāt-e ṣalāt gehören:

- 1. In den ersten beiden *rak* 'āt ist es Pflicht, nach der Sura *al-Fātiḥa* andere beliebige Verse aus dem Heiligen Qur' an zu rezitieren.
- 2. Aufstehen nach der *rukū*, auch *qiyām-e <u>t</u>āniya* (zweite stehende Haltung) genannt.
- 3. Zwischen den beiden *sağdas* zu sitzen (*ğilsa* = sitzende Haltung zwischen zwei *sağdas*).
- 4. Sich in der zweiten, dritten oder vierten rak a -je nach Gebet nach der zweiten Niederwerfung wieder in die sitzende Haltung zu begeben (qa da).
- 5. Das Sprechen der Bezeugung in der qa'da.
- 6. Wenn die Gebete fağr, maġrib, 'išā', ğum'a (Freitag/Freitagsgebet) und das 'īd-Gebet durch einen Imam geleitet werden, dann muss der Imam in den ersten beiden rak'āt laut die Sura al-Fātiḥa und einige āyāt aus dem Qur'an rezitieren. In den Gebeten zuhr und 'aṣr werden diese Gebetsteile vom Imam still gebetet.
- 7. Die Handlungen und Bewegungen während des Gebets in der richtigen Reihenfolge zu verrichten.
- 8. Jeden Teil des Gebets behutsam und aufmerksam auszuführen

- Das Gebet sollte mit dem salām und mit dem Wenden des Gesichtes nach rechts und links beendet werden.
- Wenn ein Imam die Gebete leitet, muss er jedes takbīr laut ausrufen.

Hinweis: Wie unter Punkt 7 erwähnt, muss der Imam bei den Gebeten *fağr*, *maġrib* und '*išā*' in den ersten zwei *rak* 'āt die Sura *al-Fātiḥa* und andere Verse aus dem Heiligen Qur' an laut rezitieren. Wenn er dies vergisst, ist es nicht nötig das ganze Gebet zu wiederholen. Eine *saġda sahw* genügt auch hier. Wenn der Imam, bevor er in die *rukū* ' geht, darauf aufmerksam gemacht wird, dass er vergessen hat laut zu rezitieren, dann kann er dies noch nachholen. Die *saġda sahw* ist in diesem Fall nicht mehr notwendig.

### Sunna des şalāt

Dies betrifft Teile des Gebets, die zusätzliche Segnungen bringen. Auf sie zu achten ist notwendig, sie sollten nicht weggelassen werden. Wenn man sie aber vergisst, dann ist eine *sağda sahw* nicht notwendig. Zur Sunna des *şalāt* gehören:

- Beim takbīr-e taḥrīma das Heben der Hände bis zu den Ohren.
- 2. Das Verschränken der Unterarme beim *qiyām*.
- 3. Das Rezitieren von *ṭanā* 'in der ersten *rak* 'a.
- 4. Das Rezitieren des *taʿawwud* vor Beginn der Sura *al-Fātiḥa*.
- 5. *Takbīr* vor der *rukū* '.
- 6. Das Sprechen der *tasbīḥ* in der *rukū* ' (mindestens dreimal).
- Das Sprechen von "rabbanā wa-laka l-ḥamd" nach der rukū".
- 8. Das Sprechen des *takbīr* vor und nach der *saǧda*.
- 9. Das Sprechen von *tasbīḥ* in der *saǧda* (mindestens dreimal).
- Das du 'ā'-e mā'tūra zwischen den beiden sağdas zu rezitieren.
- Das Heben des Zeigefingers während des Taūḥīd-Teils im tašahhud.
- 12. Das Rezitieren von *durūd šarīf* und anderen Gebeten während der letzten *qa 'da* eines Gebetsdurchgangs.
- 13. Das *takbīr* auszusprechen beim Aufstehen für die dritte *rak 'a* sowie für die *qiyām-e tāniya* (zweite stehende Haltung) nach der zweiten *rak 'a*.

- Während des qiyām in der dritten und vierten rak a
  das ausschließliche Rezitieren der Sura al-Fātiḥa
  ohne weitere Verse.
- Beim gemeinsamen Gebet das laute Aussprechen des takbīr:

سَبِعَ اللَّهُ لِبَنْ حَبِى لَا اللَّهُ لِبَنْ حَبِى لَا اللَّهُ لِبَنْ حَبِى لَا اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّاللّلْمُلْلِي اللَّالِيلَا الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللَّا الللَّهُ

"Samiʻallāhu li-man ḥamida"

"Allah hört das Gebet dessen, der Ihn lobpreist," durch den Imam.

### Mustahibbāt-e salāt

Jene Teile des Gebets, durch die das Gebet seine Schönheit erhält, indes sind diese weder Pflicht noch Sunna. Hierzu zählen:

- 1. Während des *qiyām* den Blick auf die *saǧda*-Stelle und während der *rukū* ' auf die Füße zu richten.
- In der rukū die Finger der auf die Knie gesetzten Hände auseinanderhalten.
- Während der qiyām-e tāniya die Arme nicht zu verschränken.

- 4. Während der *sağda* zuerst mit den Knien, dann mit den Händen, dann mit der Nase und dann mit der Stirn den Boden berühren und sich beim Aufstehen in umgekehrter Reihenfolge erheben.
- 5. Sich beim Aufstehen für die nächste *rak* 'a ohne abzustützen aufzurichten.
- 6. Während des Sitzens und der *qa 'da* die Hände so auf die Knie legen, dass die Finger in Richtung Qibla zeigen.
- 7. Auf dem linken (untergeschlagenen) Fuß zu sitzen und den rechten Fuß so aufzustellen, dass die Zehen in Richtung Qibla zeigen.
- 8. Nach der Sura *al-Fātiḥa* in der ersten *rak ʿa* eine lange Sura rezitieren und im Vergleich dazu eine kürzere in der zweiten *rak ʿa*.
- 9. Beim Gebet in Gemeinschaft als Mitbetende das "āmīn" laut und رَبُّنَا وَ لَكَ الْعَبْثُ "rabbanā wa-laka l-ḥamd" leise mitsprechen.
- 10. Bei Frauen: das Heben der Hände beim *takbīr-e taḥrīma* nur bis zu den Schultern.

## Makrūhāt<sup>29</sup>-e şalāt

Dazu zählen Dinge, die beim salāt unerwünscht und eines Gebets unwürdig sind. Beim Gebet sollte dem Betenden bewusst sein, dass er vor seinem Herrn steht. Diese Dinge sind:

- 1. Sich mit der Bekleidung zu beschäftigen.
- Die Blicke umherschweifen zu lassen oder nach oben zu schauen.
- 3. Das Schließen der Augen.
- 4. Ohne Kopfbedeckung zu beten.
- Ohne Grund die Fußzehen während der sağda nicht in Richtung der Qibla auszurichten oder die Füße vom Boden abzuheben
- 6. Die Verrichtung des *ṣalāt*, während man hungrig ist und der Tisch außerdem bereits gedeckt wurde.
- 7. Das *ṣalāt* fortzuführen, während man das Bedürfnis verspürt, den Abtritt besuchen zu müssen.
- 8. Auf dem Friedhof in Richtung eines Grabes zu beten.
- 9. In derartig enger Kleidung zu beten, dass man weder *sağda* noch *rukū* 'mit Leichtigkeit ausführen kann.

\_

<sup>&</sup>lt;sup>29</sup>Makrūhāt (Plural); arab. für Unerwünschtes.

- Das Gebet in einer unangemessenen Umgebung zu verrichten. Beispiele hierfür wären Tierställe oder ein Marktplatz usw.
- 11. Beim Gebet das Gewicht ungleichmäßig auf die Beine zu verteilen oder sich unnötig zu bewegen.
- 12. Im offenen Gelände zu beten, ohne eine Abgrenzung des Gebetplatzes markiert zu haben (*sutra*).
- Während des Gebets auf die Frage oder den Gruß eines anderen hin als Antwort zu nicken.
- Nach einer Mahlzeit zu beten, ohne vorher den Mund gespült zu haben.
- 15. Während der Rezitation die Reihenfolge des Heiligen Qur'an zu verändern, z.B. in der zweiten *rak'a* eine im Qur'an vorhergehend niedergeschriebene Sura (oder Vers) als diejenige(n) aus der ersten *rak'a* zu rezitieren.
- Während der sağda die Hände unter den Kopf zu legen.
- 17. Während der *sağda* mit dem Bauch die Oberschenkel zu berühren.
- Während der sağda mit den Ellbogen den Boden zu berühren.
- 19. Das Rezitieren von Qur'an-Versen in der *rukū* ' oder *saǧda*.

- 20. Beim Beten in Gemeinschaft die nächste Gebetshaltung bereits vor dem Imam einzunehmen.
- 21. Sich ohne triftigen Grund an die Wand anzulehnen, oder sich in sonstiger Form abzustützen.
- 22. Nur zu einer Seite gerichtet "salām" sagen.
- Trotz anderer Möglichkeit nur mit einem Tuch bekleidet zu sein.
- Beim takbīr-e taḥrīma die Hände höher als bis zu den Ohren zu heben.

Falls ein schädliches Insekt in die Nähe kommt, so darf man es wegwedeln oder töten.

Der Ort des Gebets soll soweit wie möglich sauber und rein sein. Es ist für jeden Muslim unumgänglich, das Gebet zu ehren und ein Betender soll nicht gestört werden. Deshalb ist es auch verboten, vor einem Betenden vorbeizugehen, und auch kleine Kinder sollten bereits davon abgehalten werden, vor einem Betenden umherzulaufen.

## Mubțilāt-e șalāt

Dinge, bei deren Eintritt das salāt ungültig wird.

#### Hierzu zählen:

- Die Nichterfüllung einer für das Gebet obligatorischen Bedingung bzw. das Weglassen einer solchen.
- 2. Das Ungültigwerden der wudū'.
- 3. Während des *ṣalāt* mit jemanden zu sprechen, einen Gruß zu erwidern, in Lachen auszubrechen, zu essen (z.B. Kaugummi), zu trinken, zu schlafen, ein Ungültigwerden des *satr* (Teil des Körpers, der bedeckt sein muss), ein Unreinwerden der Kleider oder des Körpers.

## Sağda sahw

Falls im Gebet ein Fehler begangen wird, der das Gebet gravierend verändert, z.B. wenn die Reihenfolge der Teile des Gebets geändert wird oder ein notwendiger Teil vergessen wird oder man über die Zahl der *rak ʿāt* im Zweifel ist, so wird es notwendig zwei zusätzliche *saǧdas* zu verrichten, die sogenannte *saǧda sahw*, d.h. die *saǧda* für das Vergessen. Diese beiden *saǧda* werden gegen Ende des *ṣalāt* 

nach dem *durūd šarīf*, aber noch vor dem *salām* verrichtet. Nachdem das *durūd šarīf* und die anderen Gebete vollständig rezitiert wurden, werden in Begleitung durch *takbīr* die beiden *saǧda* durchgeführt. Während dieser *saǯda* sollte das *tasbīḥ* rezitiert werden. Anschließend wird, wieder in der normalen Sitzhaltung, das *salām* ausgerufen.

Die sağda sahw deutet eigentlich darauf hin, dass nur Allah frei von allen Fehlern und Vergesslichkeit oder Nachlässigkeit ist. Der Mensch ist sehr schwach, also soll ihm verziehen und die Folgen seiner Fehler von ihm abgewendet werden. Die sağda sahw wird immer dann notwendig, wenn ein Teil des Gebets unrichtig oder unvollständig verrichtet wird, z.B. wenn man die *rukū* oder eine *saǧda* vergessen hat, so sollte man sie nachholen, sobald man sich daran erinnert, und am Ende dann wird eben die sağda sahw verrichtet. Das gleiche gilt, wenn ein notwendiger Gebetsteil (wāğibat) vergessen wird, z.B. wenn vergessen wird, den Heiligen Qur'an laut zu rezitieren, wo dies vorgeschrieben gewesen wäre, oder vergessen wird, nach der Sura al-Fātiha überhaupt noch etwas aus dem Heiligen Qur'an zu rezitieren, oder die qiyām-e tāniya (zweite stehende Haltung) vergessen wird oder mehr rak at verrichtet worden sind als vorgesehen. In all diesen Fällen ist die sağda sahw notwendig und wird ausreichen, die Gültigkeit des Gebets

zu wahren – es wird nicht notwendig, diese Teile später zu wiederholen.

Wenn man glaubt, man hat das Gebet richtig verrichtet und beendet es, und stellt dann fest, dass man eine rak 'a oder einen Teil einer rak 'a vergessen hat, so sollte man zuerst das Vergessene nachholen und dann die sagda sahw vollziehen, dies wird das Gebet vervollständigen. Das Gleiche gilt, wenn man im Zweifel darüber ist, wieviele rak 'āt man gebetet hat. In diesen Fällen sollten – von der kleineren Zahl ausgegangen – entsprechend viele rak 'āt nachgeholt und am Ende die sagda sahw verrichtet werden.

Falls der Imam einen Fehler begeht, der eine sağda sahw notwendig macht, so müssen auch die hinter ihm Betenden diese sağda sahw verrichten. Wenn aber einer der hinter dem Imam Betenden einen Fehler macht, so gilt dieser Fehler wegen der Befolgung des Imam nicht und er braucht keine sağda sahw auszuführen.

### Qadā' des Gebets

Wenn ein Gebet nicht rechtzeitig verrichtet werden kann, beispielsweise durch Vergessen, wegen Schlaf, Ohnmächtigkeit usw., muss ein solches Gebet sofort dann verrichtet werden, wenn man sich daran erinnert, aufwacht usw. Diese Gebete, die so nachgeholt werden heißen *şalāt-e qaḍā*. Der

islamischen *fiqh*<sup>30</sup> zufolge gibt es kein *qaḍā* ' für Gebete, die man absichtlich nicht verrichtet hat, solch ein Gebet ist für immer verloren. Die letzte Entscheidung in solchen Angelegenheiten liegt aber in Allahs Hand.

## Das alleinige Gebet

Falls das Gebet aus einem triftigen Grund nicht gemeinsam verrichtet werden kann, so wird es allein verrichtet. In diesem Fall wird man genauso beten wie beim gemeinsamen Gebet, mit dem Unterschied, dass das gesamte Gebet verrichtet wird, ohne dabei zu sprechen.

#### Das Gebet in Gemeinschaft

Es ist eine Pflicht für jeden Muslim, dass er die Pflichtgebete in Gemeinschaft betet. Die Moscheen sind dafür der beste Ort. Einem Hadith zufolge beträgt die Belohnung für das Gebet in Gemeinschaft das 27fache des einzelnen Gebets (Muslim). Für das Gebet in Gemeinschaft sollte derjenige als Imam ernannt werden, der gottesfürchtig ist und von allen Anwesenden den Heiligen Qur'an am meisten auswendig kennt. Auch in Anwesenheit des Khalifa der Zeit kann jemand anderes der Imam sein. Wenn jemand seitens

-

<sup>30</sup> Fiqh; arab. für Rechtsprechung.

der Verwaltung zum Imam ernannt worden ist, so muss er dieser Ernennung Folge leisten, auch wenn jemand denkt, dass er dieser Aufgabe nicht würdig sei. Dafür sollte dieses Hadith des Heiligen Propheten<sup>SAW</sup> ausreichend sein:

"Abu Huraira<sup>RA</sup> berichtet: Der Heilige Prophet<sup>SAW</sup> sagte: "Das Pflichtgebet hinter jedem Muslim ist Pflicht. Egal, ob er gottesfürchtig ist oder sündig, selbst dann, wenn er große Sünden begangen hat." (Abū Dāwūd, Teil 1, Buch über salāt)

Falls zwei Gläubige an einem Ort sind und sie die Moschee nicht erreichen können und es kommt die Zeit für das Gebet, so soll einer Imam sein und sie sollen das Gebet in Gemeinschaft verrichten. In diesem Fall stehen beide in einer Reihe, wobei der Imam links steht.

Falls zuhause ein Mann das Gebet leitet und mit ihm nur eine Frau des Hauses betet, dann betet sie hinter ihm; was genauso der Fall ist, wenn es mehrere Frauen sind, die dann hinter ihm in der zweiten Reihe stehen. Falls zwei Männer beten und es kommt ein dritter hinzu, so wird er auf der linken Seite des Imam stehen, so dass der Imam zwischen beiden steht. Falls es mehr als drei sind, so werden sie hinter dem Imam in der zweiten Reihe stehen. In Ausnahmefällen kann der Imam mit mehreren Leuten in ein und derselben Reihe stehen.

### Wichtiges zur Beachtung

- Einer Aussage des Heiligen Propheten<sup>SAW</sup> zufolge hat das Beten in der ersten Reihe mehr Belohnung zur Folge (Buḥārī). Denn wer zuerst kommt, wird mehr Zeit in Gedenken an Allah verbringen als andere. Der Heilige Prophet<sup>SAW</sup> wies an, dass solange die erste Reihe nicht voll ist, mit der Bildung einer zweiten nicht angefangen werden soll. (Abū Dāwūd)
- 2. Wenn jemand während des Gebets hinzukommt, so soll er sich dem Gebet sofort anschließen. Nach Beendigung des Gebets soll er die verlorenen Teile des Gebets dann nachholen. Solange der Imam beim Gebetsschluss nicht "as-salāmu 'alaikum wa-raḥmatullāh" in beide Richtungen gesprochen hat, soll man nicht aufstehen. Wenn jemand noch rechtzeitig bis einschließlich der rukū 'zum Gebet

- kommt, also bevor sich aus der  $ruk\bar{u}$  aufgerichtet wird, so wird diese rak a auch für ihn als vollständig erachtet. Kommt er später als zur  $ruk\bar{u}$  hinzu, so muss er auch diese rak a wiederholen.
- 3. Nachdem das Gebet in Gemeinschaft begonnen hat, sollen keine nawāfil- oder Sunna-Gebete mehr verrichtet werden. Falls jemand nawāfil oder Sunna betet, und das Gebet in Gemeinschaft beginnt, und er kann sich der Gemeinschaft nicht vor der rukū der ersten rak anschließen, weil sein Sunna oder nawāfil länger dauerte, so soll er sein Gebet mit dem Aussprechen des Wortes "salām" sofort unterbrechen und mit den anderen zusammen beten. Wenn jemand an einer Stelle betet, die die Reihe der in Gemeinschaft Betenden unterbrechen würde, so soll auch er sofort unterbrechen und sich den anderen anschließen.
- 4. Es ist verboten, zum Gebet hinzurennen. Hat das Gebet bereits angefangen, so sollte man sich würdevoll und gemessenen Schrittes zum Gebet begeben und sich anschließen.
- Mit Hinblick auf die Würde, den Rang und den Status der Frauen, beten diese getrennt von den Männern hinter ihnen. Falls die Frauen in einem anderen Raum, Halle usw. beten können, so ist dies besser.

- Diese Praxis verbannt Frauen nicht in die Zweitrangigkeit, sondern soll allein der Förderung der Konzentration unter den Betenden dienen.
- Frauen können in Anwesenheit von Männern nicht das Gebet leiten. Indes können sie andere Frauen und Kinder im Gebet leiten.
- Falls nur Frauen beten, so ist das Rufen des Adān nicht notwendig. Eine Frau als Imam steht anderen nicht vor, sondern mit ihnen zusammen in einer Reihe.
- 8. Falls der Imam während des Gebets einen Fehler begeht, so sollte folgendes getan werden:
  - a) Falls der Fehler darin bestand, dass der Imam den Heiligen Qur'an falsch rezitiert oder während der Rezitation etwas vergessen hat, so soll es jemand laut wiederholen, der die Qur'an-Stelle kennt und nahe beim Imam steht.
  - b) Falls der Imam einen anderen Fehler gemacht hat, so sollen die hinter ihm Betenden "subḥānallāh" sagen, das bedeutet: "Nur Allah ist makellos und fehlerfrei". Dies ist ein Hinweis für den Imam, dass er einen Fehler gemacht hat. Er sollte sich daraufhin korrigieren. Falls er dies nicht tut, so sollte ihm im Gebet trotzdem gefolgt werden. Nach Beendigung des Gebets sollte er auf den

Fehler aufmerksam gemacht werden. Dann sollte er die *sağda sahw* für die Gemeinde anführen und das Gebet mit "*salām*" beenden. Falls eine Frau den Imam auf einen Fehler hinweisen möchte, so sollte sie anstatt "*subḥānallāh*" zu sagen, in ihre Hände klatschen. Sollte eine Frau Imam sein (d.h. es befinden sich keine Männer dort), so können auch die Frauen "*subhānallāh*" sagen.

 Der Imam sollte darauf achten, dass er das Gebet nicht zu sehr in die Länge zieht, so dass es für andere beschwerlich wird. Er sollte dessen eingedenk sein, dass auch Ältere, Kranke etc. anwesend sein können.

#### Gebet im Krankheitsfall

Das Verrichten des Gebets hat grundlegende Bedeutung im Islam und es bleibt immer bindend, selbst im Krankheitsfall. Falls ein Kranker nicht aufrecht stehen kann, so soll er im Sitzen beten. Wenn auch das Sitzen nicht möglich ist, so kann er auch liegend beten. Falls er *rukū* oder *saǧda* nicht verrichten kann, so kann er diese auch nur andeuten. Wenn er diese nicht einmal andeuten kann, so reicht es aus, sie sich vorzustellen.

### Das Zusammenlegen von Gebeten

In folgenden Situationen können *zuhr*- und '*aṣr*-Gebete bzw. *maġrib*- und '*išā* '-Gebete zusammengelegt werden.

- 1. In Krankheitsfällen;
- 2. Während Reisen;
- 3. Bei Unwettern:
- 4. Falls sonstige Wettersituationen den wiederholten Gang zur Moschee erschweren;
- Außerordentliche religiöse oder weltliche Beschäftigungen.

Beim Zusammenlegen der Gebete sollte beachtet werden, dass das spätere Gebet mit dem früheren gebetet wird, d.h. das Zuhr- mit dem 'aṣr-Gebet und das maġrib- mit dem 'išā'-Gebet. Wenn anders nicht möglich, so kann auch das 'aṣr-Gebet mit zuhr und das 'išā'- mit dem maġrib-Gebet zusammengelegt werden. Beim Zusammenlegen von Gebeten entfallen die Sunna-rak'āt. Dies gilt indes nicht für das ġum 'a-Gebet (Freitagsgebet), wo in jedem Fall die vier oder zwei Sunna-rak'āt verrichtet werden.

Sollte jemand zum Gebet kommen, während es bereits verrichtet wird, und er weiß nicht, um welches Gebet es sich handelt, und stellt nachher fest, dass es das spätere der zusammengelegten war, so kann er das erstere Gebet nachholen. Weiß er aber, dass im Falle seines Hinzukommens gerade das spätere der zusammengelegten Gebete verrichtet wird, so sollte er zuerst das erste Gebet verrichten und dann den Rest in Gemeinschaft beten.

Ein Beispiel: Wenn das 'aṣr-Gebet verrichtet wird, und der Spätkommende weiß dies nicht und denkt, es sei das zuhr-Gebet und betet mit den anderen zusammen, so muss er anschließend an das gemeinsame Gebet nur das zuhr-Gebet nachholen. Weiß er indes, dass es sich bereits um das 'aṣr-Gebet handelt, so soll er zuerst alleine das zuhr-Gebet verrichten und sich dann dem gemeinsamen Gebet anschließen, sollte dieses noch nicht beendet sein.

## Ṣalātu l-ğum 'a (Freitagsgebet)

Freitag heißt auf Arabisch *ğum ʿa*. An diesem Tag versammeln sich die Muslime einer Stadt und ihrer Umgebung. Der Praxis des Heiligen Propheten<sup>SAW</sup> entsprechend, reinigen und parfümieren sie sich, ziehen saubere Kleidung an und beten gemeinsam. *Ğum ʿa* ist sozusagen ein Festtag für die Muslime. Im Heiligen Qur ʾan und in den Ahadith ist die Wichtigkeit und Besonderheit des *ğum ʿa* betont worden. An diesem Tag zu beten und Allahs zu gedenken, ist eine Möglichkeit, besondere Segnungen zu erhalten.

Die Zeit des *ğum ʿa-*Gebets ist dieselbe wie die des *zuhr-*Gebets. Das *ğum ʿa-*Gebet ist Pflicht für alle männlichen, erwachsenen Muslime, selbst wenn sie nur zu zweit sein sollten. Frauen, Kranke, Behinderte, Reisende und Kinder sind hiervon befreit, aber sie können freiwillig daran teilnehmen. Sonst verrichten diese ganz normal das *zuhr-*Gebet.

### Wie das ğum 'a-Gebet verrichtet wird

Sobald die Sonne ihren höchsten Punkt am Himmel überschritten hat, wird adān (der erste von zweien, was eine Besonderheit des ğum a-Gebets ist) gerufen. Jetzt ist die Zeit, die zum ğum a gehörenden Sunna-Gebete zu verrichten. Bevor der Imam dann zur Khutba (Predigt) aufsteht, wird der zweite adān gerufen. Anschließend erhebt sich der Imam und rezitiert das folgende Gebet sowie gleich daran anschließend die Sura al-Fātiḥa:

ٱشْهَدُ ٱنَ لَّا اِلمَّالَّا اللَّهُ وَحُدَةً لاَ شَيِيْكَ لَهُ وَأَشْهَدُ أَنَّ مُحَمَّدًا عَجُدُةً وَرَسُولُهُ أَمَّا بَعْدُ فَأَعُودُ بِاللَّهِ مِنَ الشَّيْطِنِ الرَّجِيْمِ - بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْلِنِ الرَّحِيْمِ - الْحَدُدُ لِلَّهِ رَبِّ الْعَلَمِيْنَ - الرَّحْلِنِ الرَّحِيْمِ - مِرَاطَ الَّذِيْنَ انْعَمْتَ عَلَيْهِمُ لَّا غَيْرِ الْمَغْضُوبِ عَلَيْهِمُ وَلا الضَّالَّذِينَ الصِّمَاطَ الْمُسْتَقِيْمَ - مِرَاطَ الَّذِيْنَ آنْعَمْتَ عَلَيْهِمُ لَّا غَيْرِ الْمَغْضُوبِ عَلَيْهِمُ وَلا الضَّالَّذِينَ Ašhadu an lā ilāha illallāhu waḥdahu lā šarīka lahū wa-'ašhadu anna muḥammadan 'abduhū wa-rasūluh. Ammā ba'du fā'ūdu billāhi mina š-šaiṭāni r-raǧīm, bi-smillāhi r-raḥmāni r-raḥīm.

Al-ḥamdu lillāhi rabbi l-ʿālamīn. Ar-raḥmāni r-raḥīm. māliki yaumi d-dīn. Iyyāka naʿbudu wa-ʾiyyāka nastaʿīn. Ihdinā ṣ-ṣirāṭa l-mustaqīm. Ṣirāṭa lladīna anʿamta ʿalaihim, ġairi l-maġdūbi ʿalaihim wa-la ḍ-ḍāllīn.

"Ich bezeuge, dass niemand anbetungswürdig ist außer Allah, dem Einzigartigen, Der keinen Partner hat, und ich bezeuge, dass Muhammad Sein Diener und Sein Gesandter ist

Ich suche Zuflucht bei Allah vor Satan, dem Verworfenen, und ich beginne im Namen Allahs, des Gnädigen, des immer Barmherzigen.

Aller Preis gebührt Allah, dem Herrn der Welten. Dem Gnädigen, dem Barmherzigen. Dem Meister des Gerichtstages. Dir allein dienen wir und zu Dir allein flehen wir um Hilfe. Führe uns auf den geraden Weg. Den Weg derer, denen Du Gnade erwiesen hast, die nicht (Dein) Missfallen erregt haben und die nicht irregegangen sind." (āmīn)

Dann predigt er in der Sprache des Landes bzw. der Mehrheit. Es ist nicht erlaubt, während der Khutba zu sprechen, denn die Khutba ist ein Teil des Gebets. Der Heilige Prophet<sup>SAW</sup> hat deshalb auch das Verbieten von Sprechen (anderen gegenüber) während der Predigt strengstens untersagt. (Abū Dāwūd) In Notfällen darf mit der Hand oder einem Finger zum Stillsein aufgefordert werden. Stellt der Imam während der Ansprache eine Frage, so darf darauf geantwortet werden. Nach diesem Teil der Predigt setzt sich der Imam für wenige Sekunden hin. Dann steht er wieder auf und rezitiert den zweiten Teil der Predigt (Khutba tāniya), der wie folgt lautet:

ٱلْحَهُ وُلِلّٰهِ نَحْمَهُ وَنَسْتَعِيْنُهُ وَنَسْتَغَفِي وَنُؤُمِنُ بِهِ وَنَتَوَكَّلُ عَلَيْهِ وَنَعُودُ بِاللّٰهِ مِنْ شُرُورِ أَنْفُسِنَا وَمِنْ سَيِّئَاتِ أَعْمَالِنَا ، مَنْ يَّهْ دِواللّٰهُ فَلا مُضِلَّ لَهُ وَمَنْ يَّشْدِلُهُ فَلا هَادِئَ لَهُ وَنَشُهَدُ أَنْ لَا إِللّهَ إِلَّا اللّٰهُ وَحْدَهُ لا شَيْكِ لَكُ وَنَشُهَدُ أَنَّ مُحَمَّدًا عَبْدُهُ وَرَسُولُهُ عِبَاءَ اللّهِ رَحِمَكُمُ اللّٰهُ إِنَّ اللّٰهَ يَأْمُرُ بِالْعَدُلِ وَالْإِحْسَانِ وَإِيتَنَاءِ ذِيْ الْقُرُالِي وَيَنْهُى عَنِ الْفَحْشَاءِ وَالْهُنْكَى وَالْبَغْيِ يَعِظُكُمْ لَعَلَّمُ تَنَكَّمُ وَنَ الْمُؤَكُمُ وَاللّٰهِ اللّٰهِ الللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰه

Al-ḥamdu lillāhi naḥmuduhū wa-nastaʿīnuhū wanastaġfiruhū wa-nuʾminu bihī wa-natawakkalu ʿalaihi wanaʾūdū billāhi min šurūri anfusinā wa-min sayiʾāti a ʿmālinā; man yahdihillāhu fa-lā muḍilla lahū wa-man yuḍlilhu fa-lā hādiya lahū, wa-našhadu an lā ilāha illallāhu waḥdahū lā šarīka lahū wa-našhadu anna muḥammadan 'abduhū warasūluh. 'Ibādallāhi raḥimakumullāh, innallāha ya'muru bi-l-'adli wa-l-'iḥsāni wa-'ītā'i di l-qurbā wa-yanhā 'ani l-faḥšā'i wa-l-munkari wa-l-bagyi ya'izukum la'allakum tadakkarūn. Udkurullāha yadkurkum wa-d'ūhu yastağib lakum wa-la-dikrullāhi akbar.

"Aller Preis gebührt Allah. Wir preisen Ihn, wir flehen Ihn an um Hilfe und bitten Ihn um Verzeihung und glauben an Ihn und vertrauen auf Ihn und erbitten Seinen Schutz gegen das Böse und den Schaden an unseren Seelen und gegen die schlechten Folgen unserer Taten. Wen Allah auf den rechten Pfad leitet, der kann von niemandem missgeleitet werden; und wen Er als missgeleitet erklärt, kann von niemandem rechtgeleitet werden. Und wir bezeugen, dass es keinen Gott gibt, außer Allah, Er ist einzigartig und hat keinen Partner. Und wir bezeugen, dass Muhammad sein Diener und Sein Gesandter ist. Diener Allahs! Möge Allah Sich eurer erbarmen! Wahrlich, Allah befiehlt euch, gerecht zu handeln, euch gegenseitig Wohltaten zu erweisen und den anderen Gutes zu tun, wie man es seinen Verwandten gegenüber tut; und Er verbietet das Böse, das sich gegen euch selbst richtet, sowie das Böse, das sich auf andere auswirkt, und Er verbietet das Schlechte und das Rebellische. Er ermahnt euch, auf dass ihr es befolgt. Gedenket Allahs,

Er wird eurer gedenken; betet zu Ihm, Er wird euch antworten. Und wahrlich, das Gedenken Gottes ist die höchste Tugend."

Nach der Ansprache wird das *ğum a*-Gebet verrichtet, das im Normalfall immer auch von der Person geleitet wird, die die Predigt gehalten hat. Indes kann der Kalif der Zeit in dringenden Fällen auch einen anderen Imam für die Leitung der zwei gemeinsam zu verrichtenden *rak at* bestimmen.

Das *ṣalātu l-ǧumʿa* besteht aus zwei *farð*<sup>31</sup>-*rakʿāt*. In jeder dieser Pflicht-*rakʿāt* wird anschließend an die Sura *al-Fātiḥa* laut aus dem Heiligen Qurʾan rezitiert. Der Heilige Prophet Muhammad<sup>SAW</sup> pflegte in der ersten *rakʿa* die Sura *al-ʾAʾlā* und in der zweiten die Sura *al-Ğāšiya* zu rezitieren. (*Buḥārī*; *Ibn Māǧa*)

Vor dem Pflichtgebetsteil des ğum 'a sollten vier rak 'āt Sunna verrichtet werden und nach dem Pflichtgebetsteil zwei rak 'āt Sunna. Vor den fard des ğum 'a Sunna zu beten, ist notwendig, selbst wenn man (aus Zeitgründen) nur zwei rak 'āt beten kann. Sogar dann, wenn die Khutba bereits angefangen hat, sollen zwei rak 'āt Sunna gebetet werden. Kommt jemand zu spät zum ğum 'a bzw. erst zum gemeinsam zu betenden Teil, so kann er, nachdem der Imam "salām" gesagt hat, aufstehen und seinen fehlenden Teil

\_

<sup>31</sup> fard; arab. für Pflicht, Verbindlichkeit.

nachholen. Verpasst er das gesamte *ğum ʿa*-Gebet, so muss er stattdessen das Zuhr-Gebet verrichten.

Für das ğum 'a-Gebet früh in der Moschee zu erscheinen und die Zeit dahingehend zu nutzen, Allahs zu gedenken, führt zu großer Belohnung. Jene, die zuerst zum Gebet erscheinen, sollten die vorderen Plätze belegen, damit sich die Nachfolgenden keine Umstände machen müssen. Späterkommende sollten nicht über die Schultern anderer steigen, sondern sich dort hinsetzen, wo sie gerade Platz finden. (Sunan Abī Dāwūd)

# `Īdu l-fiṭr und `īdu l-`aḍḥiya (Fest nach dem Ramadan und Opferfest)

Jedes Jahr gibt es zwei 'īd-Gebete:

' $\bar{I}du$  *l-fiṭr*, auch Kleines ' $\bar{i}d$  genannt, wird jedes Jahr nach Beendigung des Fastenmonats Ramadan am 1.  $\check{S}aw\bar{a}l^{32}$  gefeiert.

Während des islamischen Fastenmonats Ramadan erstreckt sich die Fastenzeit jeden Tag vom ersten Aufkommen der Morgendämmerung (ca. 1 1/4 Stunden vor Sonnenaufgang) bis zum Sonnenuntergang. Der Fastende enthält

159

 $<sup>^{32}\</sup>mbox{\sc Sawal};$ arab. Der Monat des islamischen Mondjahreskalenders, der auf den Monat Ramadan folgt.

sich während dieser Zeitspanne des Essens, Trinkens, Rauchens und sexueller Kontakte. Auch dürfen keine Medikamente eingenommen werden noch andere Mittel, die in den Körper eingespritzt werden (Kranke dürfen nicht fasten). Das eigentliche Ziel des Fastens ist, die Menschen näher zu ihrem Schöpfer zu bringen. Wenngleich die gewohnte Tätigkeit, der Beruf und die Arbeit weitergehen wie sonst auch, so wird doch der Nachdruck auf moralische und geistige Werte gelegt und die Konzentration auf sie gerichtet. Erleichtert von der Notwendigkeit, Nahrung zuzubereiten und zu essen, und dadurch mit mehr freier Zeit ausgestattet, wird größere Aufmerksamkeit auf spirituelle Angelegenheiten gelegt, und das Gedenken Gottes nimmt einen bevorzugten Rang ein. Der Mensch unterwirft sich selbst mit all seinen Fähigkeiten und all seinen Handlungen diesem Hauptzweck. Das Hören, das Sehen, die Zunge, die Glieder, sie alle stehen unter verstärkter Kontrolle.

Die Muslime feiern an diesem Tag des 'īd-Festes, dass Gott ihnen die Möglichkeit gewährt hat, während des Monats Ramadan zu fasten und ihre diesbezüglichen Verpflichtungen zu erfüllen.

Jederman steht frühmorgens auf zum *fağr*-Gebet, nimmt anschließend ein Bad und zieht sich saubere Kleidung an, um dann alle anderen zu begrüßen. Der Heilige Prophet Muhammad<sup>SAW</sup> legte sehr großen Wert darauf, am Tag des

'*īd*-Gebets sauber und reinlich zu sein und, wenn möglich, Parfüm zu benutzen. Neben allen vorgenannten Dingen, entspricht auch das Frühstücken an diesem Tage der Sunna. (*Ibn Māğa*)

Vor Beginn des '*īdu l-fiṭr*-Gebets ist es notwendig, die sogenannte *ṣadaqatu l-fiṭr* zu entrichten. Diese ist von jederman zu erheben, ob klein oder groß, einschließlich der Neugeborenen. Die Gelder aus dieser "Spende des Fastenbrechens", so die wörtliche Übersetzung, werden traditionell für die Armen verwendet.

Wie das *ğum a-*Gebet werden auch die *d-*Gebete als gemeinsames Gebet verrichtet, indes gibt es weder einen adān, noch ein iqāma oder ein niyyatu ş-şalāt.

Das '*īd*-Gebet besteht aus zwei *rak* '*āt*, die wie folgt verrichtet werden.

In der ersten rak 'a werden nach dem eröffnenden takbīr (takbīr-e taḥrīma) ganz normal die Arme verschränkt, wie bei jedem anderen Gebet auch. In dieser Haltung wird das tanā '-Gebet (die Lobpreisung) rezitiert. Dann, und noch vor dem ta 'awwud (Gebet um Schutz), ruft der Imam sieben weitere Male mal laut das takbīr, also 'allāhu akbar", aus und die hinter ihm Betenden wiederholen dies schweigend. Bei jedem dieser takbīr werden die Hände bis an die Ohren gehoben und anschließend fallengelassen, so dass sie an den Seiten normal herunterhängen. Nach dem letzten takbīr

dann (insgesamt also nach dem achten) werden die Arme wieder wie gewohnt vor dem Oberkörper verschränkt, der Imam rezitiert nun ta 'awwud und tasmiya und dann die Sura al-Fātiḥa und einen Teil aus dem Heiligen Qur'an. Danach wird die erste rak 'a zu Ende gebetet. Die hinter ihm Betenden sprechen die Sura al-Fātiḥa schweigend nach und hören den weiteren Versen aus dem Heiligen Qur'an zu.

In der zweiten rak 'a werden sofort nach dem takbīr, das beim Aufstehen aus der ersten rak 'a gesprochen wird, fünf weitere takbīr gerufen. Das heißt, nach dem Aufstehen werden die Arme nicht wie gewohnt verschränkt, sondern man lässt sie an den Seiten normal herunterhängen. Nach dem wiederum letzten takbīr (insgesamt also nach dem sechsten) verschränkt man auch hier die Arme wieder wie gewohnt vor der Brust, und der Imam rezitiert die Sura al-Fātiḥa und einen Teil aus dem Heiligen Qur'an, und auch diese rak 'a wird zu Ende gebetet und das Gebet dann nach tašahhud und durūd šarīf sowie weiteren Sunna-Duas mit dem taslīm beendet.

Danach hält der Imam die Khutba. Dies im Gegensatz zum *ğum a*, wo die Khutba vor dem gemeinsamen Gebet gehalten wird. Indes besteht, wie beim *ğum a*-Gebet auch, die *īd*-Predigt aus zwei Teilen, d.h. aus einem freien Redebeitrag sowie darauffolgend, als zweitem Teil, aus demselben arabischen Ritualtext wie beim *ğum a*.

Nach Beendigung der Predigt leitet der Imam das gemeinsame Dua.

### 'Īdu l- 'aḍḥiya (Opferfest):

Das andere 'īd-Fest, das 'īdu l-'adḥiya, wird am 10. Tag des islamischen Monats Dū l-Ḥiǧǧa gefeiert. Es wird auch das Große 'īd oder Opferfest genannt.

'*Îdu l-*'adhiya wird gefeiert zum Gedenken an den Gehorsam des Propheten Abrahams<sup>AS</sup> gegenüber dem Befehl Gottes, seinen Sohn, den Propheten Ismael<sup>AS</sup> zu opfern. Der Prophet Abraham<sup>AS</sup> hatte mehrere Träume, in denen er sah, wie er seinen Sohn, den Propheten Ismael<sup>AS</sup>, schlachtete. Er folgerte daraus, dass es vielleicht der Wille Gottes sei, dass er das Leben seines Sohnes opfere. Der Prophet Abraham<sup>AS</sup>, der Gott gegenüber den größten Gehorsam aufbrachte, nahm den Prophet Ismael<sup>AS</sup> mit sich in den Wald. Gerade. als er ihn opfern wollte, befahl Gott ihm einzuhalten und übermittelte ihm die frohe Botschaft, dass er Seinen (Gottes) Befehl bereits ausgeführt habe. Aufgrund seines Gehorsams war Gott so zufrieden mit dem Propheten Abraham<sup>AS</sup>, dass er die Zahl der Nachkommen des Propheten Abrahams<sup>AS</sup> millionenfach vermehrte. Außerdem wurde dem Propheten Abraham<sup>AS</sup> die große Ehre gewährt, einer der Vorväter des Heiligen Propheten<sup>SAW</sup> des Islam zu sein.

Deshalb und in Gedenken an den Gehorsam des Propheten Abraham<sup>AS</sup> sind diejenigen Muslime, die dies erbringen können, dazu aufgefordert, nach dem '*īdu l-'aḍḥiya* ein Tier zu opfern.

An diesem Tag können eine Ziege, ein Schaf, eine Kuh oder ein Kamel geopfert werden. Eine Ziege oder ein Schaf entsprechen der Opferung für eine Person oder eine Familie, eine Kuh der für sieben Personen und die eines Kamels der für sieben oder zehn Personen. Es sollte darauf geachtet werden, dass die Tiere, die als Opfer geschlachtet werden, gesund und ohne Fehl sind. (*Tirmidī*, *Hadith Nr. 1421 und Hadith Nr. 1422*)

Geopfert werden können die Tiere bis zu Beginn des Sonnenuntergangs am 12. Dū l-ḥiǧǧa.

Dieses '*īd* wird genauso gebetet wie das '*īdu l-fiṭr*, einschließlich des abschließenden gemeinsamen Dua.

Der Unterschied zwischen den beiden '\bar{t}d-Festen besteht darin, dass anschließend an das Gebet des Großen '\bar{I}d der Imam und die hinter ihm Betenden mindestens dreimal und vernehmbar die folgenden \takb\bar{t}r aussprechen:

Allāhu akbar. Allāhu akbar, lā ilāha illallāhu wa-allāhu akbar. Allāhu akbar, wa-lillāhi l-ḥamd.

"Allah ist der Größte, Allah ist der Größte, niemand ist anbetungswürdig außer Allah, und Allah ist der Größte, Allah ist der Größte und alles Lob gebührt Allah."

Diese *takbīr* werden während eines Zeitraums vom Fağr-Gebet des 9. *Dū l-Ḥiǧǧa* bis zum 'aṣr-Gebet des 13. *Dū l-Ḥiǧǧa* gesprochen, und zwar anschließend an jedes Gebet.

Der Heilige Prophet<sup>SAW</sup> pflegte die oben genannten *takbīr* auch beim Hin- bzw. Rückweg vom '*īd* zu sprechen. Der Sunna folgend, benutzen Muslime im Allgemeinen auch heute noch verschiedene Wege, um zum '*īd*-Gebet zu gehen bzw. von dort zurückzukehren. (*Mustadrik Ḥākim*)

Die Gebetszeiten für beide 'īd-Feste sind vormittags. Allerdings wird das 'īdu l-'adhiya etwas früher gebetet, weil hier anschließend noch die Tiere geopfert werden sollten. Am Tage dieses 'īd pflegte der Heilige Prophet<sup>SAW</sup> ohne zu frühstücken zum 'īd zu gehen und nahm erst dort etwas vom Fleisch eines geopferten Tieres zu sich.

Die 'īd-Gebete sind so außerordentlich wichtige Gebete, dass auch die Frauen daran teilnehmen müssen. Befinden diese sich in einem Zustand, in dem sie nicht beten können, sollten sie getrennt von den anderen Frauen sitzen und von dort der Predigt zuhören. Manchmal pflegte der Heilige Prophet Muhammad<sup>SAW</sup> zu den Frauen hinüberzugehen, um sie

anzusprechen, nachdem er zu der versammelten Gemeinde gesprochen hatte.

Wenn möglich, sollte sich der Ort eines *d*-Gebets außerhalb der Stadt oder des Dorfes befinden.

### Şalātu s-safar bzw. qaşr<sup>33</sup>

Şalātu s-safar, das auch şalātu l-qaṣr genannt wird, findet für jene Personen Anwendung, die sich auf einer Reise befinden. Für solche Personen sind das zuhr-, 'aṣr- und 'išā'-Gebet nur jeweils zwei, statt vier rak 'āt lang.

In diesem Fall braucht man auch die Sunna-rak 'āt nicht zu beten, wobei als Ausnahme gilt, dass die beiden Sunna-rak 'āt beim fağr-Gebet sowie die witr-rak 'āt beim 'išā'-Gebet weiterhin verrichtet werden müssen.

Dieser Zustand des *safar* bzw. *qaṣr* gilt für Reisende, die weniger als 15 Tage an einem Ort bleiben.

Weiß man bereits im Voraus, dass man sich länger an einem Ort aufhalten möchte, so sollen die Gebete vollständig verrichtet werden.

Weiterhin muss beachtet werden, dass die hinter einem ansässigen Imam Betenden ihre Gebete vollständig verrichten sollen, unabhängig, ob sie auf Reisen sind oder nicht. Ist der Imam hingegen selbst ein Reisender, so werden er und

-

<sup>33</sup> Qaşr; arab. für verkürzen.

die anderen Reisenden das *ṣalātu l-qaṣr* beten, demgegenüber müssen die Ortsansässigen auch noch die verbleibenden *rakʿāt* beten.

### Ṣalātu t-tahaǧǧud

Nach dem 'išā'-Gebet früh zu Bett zu gehen und nach Mitternacht für das *tahağğud*-Gebet aufzustehen, ist ein Weg zur Erlangung unzähliger Segnungen.

Das *tahaǧǧud*-Gebet ist zwar nicht Pflicht (*farḍ*), aber der Heilige Qur'an hat es zur Erlangung des spirituellen Ranges eines *maqām-e maḥmūd*<sup>34</sup> für notwendig erklärt.

Die Zeit für das *tahağğud*-Gebet endet, wenn die Zeit des *fağr*-Gebets beginnt.

Das *tahağğud*-Gebet umfasst acht *rak ʿāt*, die jeweils in Paaren gebetet werden. Der Heilige Prophet<sup>SAW</sup> pflegte während dieses Gebets ungewöhnlich lange Suren aus dem Heiligen Qur'an zu rezitieren, auch dauerten die *sağdas* und *rukū* 's länger als normal. Nach den acht *rak ʿāt tahağğud* betete er abschließend drei *rak ʿāt witr*.

167

<sup>&</sup>lt;sup>34</sup> Maqām-e maḥmūd; arab. Bezeieht sich auf Sura 17 Banī ʾIsrā ʾīl, Vers 80 "Und wache auf dazu in der Nacht- ein weiteres für Dich. Mag sein, dass dich dein Herr zu einem löblichen Rang (= maqām-e maḥmūd) erhebt."

### Şalātu t-tarāwīḥ

Dieses Gebet wird im Ramadan täglich nach dem 'Išā'-Gebet verrichtet.

Die eigentliche Zeit hierfür ist die des *tahağğud*. Während des Khilafats von Hadhrat Umar<sup>RA</sup> indes begann man damit, es nach dem '*išā*' zu beten, damit auch jene, die aus verschiedenen Gründen am *tahağğud*-Gebet verhindert waren, an den Segnungen des Ramadan teilhaben konnten. Das Beten nach Mitternacht (also *tahağğud* anstatt des *tarāwīḥ*) ist gleichwohl vorzuziehen und bedeutet mehr Belohnung und Segnungen.

Der Imam versucht dabei, in den Tagen des Ramadan während der *tarāwīḥ*-Gebete den gesamten Text des Heiligen Qur'an zu rezitieren, d.h. natürlich über den ganzen Monat verteilt.

Das *tarāwīḥ*-Gebet ist acht *rak ʿāt* lang, aber es können auch bis zu zwanzig *rak ʿāt* gebetet werden, jeweils in Paaren. Nach jeweils vier *rak ʿāt* kann man eine kurze Pause einlegen.

# *Ṣalātu l-ḥauf*Das Furchtgebet

Im Zustand von Angst und Furcht ist es erlaubt, das Gebet zu verkürzen. Im Heiligen Qur'an und den Ahadith sind hierfür verschiedene Möglichkeiten genannt.

Die Zusammenfassung dieser lautet, dass während eines Krieges, im Falle der Gefahr eines kurz bevorstehenden feindlichen Angriffs oder wenn, in Verteidigungsbereitschaft, gewartet wird, das *qaṣr*-Gebet verrichtet werden kann.

In schwierigen Situationen kann das Gebet auch alleine verrichtet werden. Falls auch dies nicht möglich sein sollte, so darf es auch laufend oder auf einem Gefährt verrichtet werden, selbst wenn das Gefährt nicht in Richtung der Ka'ba ausgerichtet ist. Wenn auch dies nicht möglich ist, ist es ausreichend, die Absicht des Gebets zu haben und einige Sätze des Gebets zu sprechen und einige Gebetshaltungen anzudeuten.

Weiterhin können im Kriegsfall Gebete gleichfalls zusammengelegt werden.

## Şalātu l-kusūf wa-l-ḫusūf Finsternisgebet

Die Sonnenfinsternis wird *kusūf* und die Mondfinsternis wird husūf genannt. Die Verfinsterung der Sonne und des Mondes zeigt uns, dass auch das Licht des Herzens aufgrund verschiedener Ursachen verfinstert werden kann und uns davor nur die Gnade Allahs schützen kann. Um seine Gnade zu erlangen und sich spirituell weiterzuentwickeln, beten wir zwei *rak* 'āt bei Sonnen- und Mondfinsternis.

Wenn die Bewohner der Stadt sich hierzu in einer Moschee oder an einem Ort versammeln, so erhält man mehr Belohnung. Die Rezitation im Gebet ist laut und lang. In jeder rak a wird zweimal eine  $ruk\bar{u}$  vollzogen (in manchen Traditionen wird auch von drei  $ruk\bar{u}$  gesprochen), d.h. nach der Rezitation macht man eine  $ruk\bar{u}$ , dann rezitiert man wieder und macht anschließend wieder eine  $ruk\bar{u}$ , und dann folgt die  $sa\check{g}da$ . Die  $ruk\bar{u}$  und  $sa\check{g}das$  in diesem Gebet dauern länger als normalerweise. Nach dem Gebet hält der Imam eine kurze Khutba, in der er zu taubah und  $isti\check{g}f\bar{a}r^{35}$  aufruft.

170

 $<sup>^{35}</sup>$  Istiģf $\tilde{q}r$ ; arab. für das Bitten bei Allah um Sündenvergebung und um Reue.

### Ṣalātu l-'istisqā'

Um in Zeiten der Dürre und Trockenheit die Huld Gottes zu erlangen und Sein Erbarmen zu erregen, versammeln sich die Menschen tagsüber an einem offenen Platz. Der Imam hat ein Tuch als Umhang umgelegt und rezitiert laut zwei *rak ʿāt*. Nach dem Gebet hebt der Imam beide Hände und spricht dieses Sunna-Gebet:

Allāhumma sqinā ģaitan m-muģītan m-mariyyan m-murīʿan, Nāfiʿan ġaīra ḍārrin, ʾāgilan ġaira āgilin. Allāhumma sqi ʿibādaka wa-bahāʾimaka wa-nšur raḥmatāka wa-ʾaḥyi baladaka l-mayyiti. Allāhumma sqinā, Allāhumma sqinā.

"O Allah! Gib uns Regen, der sich als segensreich erweist, unsere Verwirrung verbannt und keinen Schaden anrichtet und keine Verzögerung hervorruft. O Allah! Gib Deinen Menschen und Deinen Tieren Wasser zu trinken und verbreite Deine Freigiebigkeit und bringe Deine tote Stadt zum Leben. O Allah! Gib uns Regen, o Allah, gib uns Regen!" (Abū Dāwūd)

Daran anschließend betet der Imam, immer noch mit erhobenen Händen, laut das *durūd šarīf* sowie das *istiġfār*. Dann betet die versammelte Gemeinde ein gemeinsames, stilles Dua. Nach dem Dua kehrt der Imam den Tuchumhang um. Dies ist ein Zeichen und eine bildhafte Bitte an Allah, dass auch Er die Situation - wie beim Tuch - ändern möge.

Das  $istisq\bar{a}$ ' wird ohne vorherigen  $a\underline{d}\bar{a}n$  und  $iq\bar{a}ma$  verrichtet.

# *Ṣalātu l-ʾistiḥāra* Gebet zur Gewährung des Besten

Istiḥāra bedeutet, Gott um Führung und Segnungen und um ein erfolgreiches Ergebnis der Angelegenheit zu bitten. Wegen der Bitte um das Gute (ḥair) wird es ṣalātu l-'istihāra genannt.

Dieses Gebet wird dargebracht, bevor wir uns auf wichtige Angelegenheiten einlassen, wie zum Beispiel vor einer Reise, einer Heirat oder einer Geschäftseröffnung usw.

Manchmal erhält man einen Traum, der die guten und schlechten Ereignisse dessen aufzeigt, um was man gebetet hat. Es ist jedoch nicht notwendig, dass wir auf einen Traum warten sollen. Da *istihāra* bedeutet, um Führung und Segnungen nachzusuchen, können wir mit dem *istihāra* sogar während unserer Arbeit fortfahren, obschon wir dabei natürlich nicht dem ganzen Vorgang des Gebets folgen.

Das *istiḥāra* wird folgendermaßen gebetet. Nach der Wudū' werden zwei *rak'āt nawāfil* vor dem Schlafen gebetet. Es entspricht der Sunna, dabei in der ersten *rak'a* die Sura *al-Kāfirūn* und in der zweiten *rak'a* die Sura *al-'Iḥlaṣ* zu beten.

Im qa'da wird nach at-taḥiyya, tašahhud, durūd šarīf und anderen Dua-Gebeten in vollständiger Demut das folgende Sunna-Gebet dargebracht:

اللَّهُمَّ إِنِّى أَسْتَخِيْرُكَ بِعِلْمِكَ، وَأَسْتَقْرِدُكَ بِقُدُرِتِكَ.
وَأَسْأَلُكَ مِنْ فَضْلِكَ الْعَظِيْمِ، فَإِنَّكَ تَقْدِدُ وَلَا أَقْدِدُ، وَتَعْلَمُ وَلَا أَعْلَمُ.
وَأَنْتَ عَلَّامُ الْغُيُونِ، اللَّهَمَّ إِنْ كُنْتَ تَعْلَمُ أَنَّ هٰذَا الْاَمْرَ خَيْرٌ لِّي فِي دِينِي وَمَعَاشِي وَعَاقِبَةِ أَمْرِي، فَاقْدِدُ لَا فِي وَيَعِيلَى وَيَسِّمُ لُلِي، ثُمَّ بَادِكُ لِي فِيهِ.
وَإِنْ كُنْتَ تَعْلَمُ أَنَّ هٰذَا الْاَمْرَ شَمَّ إِلَى فِي دِينِي وَمَعَاشِي وَعَاقِبَةٍ أَمْرِي.
وَإِنْ كُنْتَ تَعْلَمُ أَنَّ هٰذَا الْاَمْرَ شَمَّ إِلَى إِنْ دِينِي وَمَعَاشِي وَعَاقِبَةٍ أَمْرِي.
فَاصُرِفْهُ عَنِي، وَاصْرِفْنِي عَنْهُ، وَاقْدِدْ إِلَى الْخَيْرَ حَيْثُ كَانَ، ثُمَّ أَرْضِينَ بِهِ.

Allāhumma innī astaḫīruka bi-ʻilmika wa-ʾastaqdiruka bi-qudratika wa-ʾasʾaluka min faḍlika l-ʿazīm, fa-ʾinnaka

taqdiru wa-lā aqdiru wa-ta lamu wa-lā a lamu wa-anta 'allāmu l-ģuyūb. Allāhumma in kunta ta lamu anna hādā l-'amra ḥairun lī fī dīnī wa-ma 'āšī wa-'āqibati amrī fa-qdirhu lī wa-yassirhu lī, tumma bārik lī fīhi wa-'in kunta ta lamu anna hāda l-'amra šarrun lī fī dīnī wa-ma 'āšī wa-'āqibati amrī fa-ṣrifhu 'annī wa-ṣrifnī 'anhu wa-aqdir liya l-haira ḥaitu kāna tumma r-dinī bih.

...O Allah, ich ersuche Gutes von Dir aus Deinem Wissen, und ersuche um Kraft aus Deiner Kraft und erbitte mir Deine große Huld. Denn Du hast Kraft und ich habe keine Kraft, und Du hast Wissen und ich habe kein Wissen, und Dein Wissen umfasst das Unsichtbare. O Allah, es liegt in Deinem Wissen, ob diese Sache gut ist für mich und für meine Religion und für meine weltlichen Angelegenheiten und für mich in Bezug auf ihr Ergebnis; wenn sie also gut ist, dann gewähre sie mir und mache die Angelegenheit leicht für mich und segne sie für mich. Und es liegt in Deinem Wissen, ob diese Sache schlecht ist für mich und für meine Religion und für meine weltlichen Angelegenheiten und für mich in Bezug auf ihr Ergebnis; wenn sie also schlecht ist, dann veranlasse, dass sie mich verschont, und veranlasse mich, von ihr abzulassen, und ermögliche es mir, Gutes zu erlangen, was immer es sein mag, und stelle mich dann damit zufrieden." (Tirmidī)

Das *istiḥāra* sollte für mindestens sieben Tage in Folge gebetet werden, direkt bevor man sich zu Bett begibt. Nach dem *istiḥāra* soll man sich, möglichst ohne noch einmal zu sprechen, unverzüglich zum Schlafen begeben und bis man einschläft, das o.a. Dua wiederholen.

# *Ṣalātu l-ḥāğa* Das Bedürfnisgebet

Befindet sich jemand in einer Notlage, überliefern die Ahadith den nachfolgenden Weg, den der Gläubige beschreiten kann, um aus dieser Notlage herauszukommen. Dieses Gebet wird "das Bedürfnisgebet" genannt. Er soll wudū" machen und zwei rak'āt beten. Nach dem Gebet soll er tanā und das durūd šarīf rezitieren und das folgende Sunna-Gebet sprechen:

لا إلة إلّا اللهُ الْحَلِيْمُ الكَرِيْمُ ، سُبْحَانَ اللَّهِ رَبِّ الْعَرْشِ الْعَظِيْمِ ، ٱلْحَهُ لُولِلَّهِ رَبِّ الْعَالَمِيْنِ ، ـ أَسْأَلُكَ مُوجِبَاتِ رَحْمَتِكَ وَعَنَا إِمَ مَغُفِى تِكَ ، وَالْغَنِيْمَةَ مِنْ كُلِّ بِرِّ وَالسَّلَامَةَ مِنْ كُلِّ إِثْمٍ لا تَدَعْ لِى ذَنْبَا إِلَّا غَفَىٰ تَدُولا هَمَّا إِلَّا فَمَّ جُتَهُ وَلا حَاجَةَ هِى لَكَ رِضَى إِلَّا قَضَيْتَهَا يَا أَرْحَمَ الرَّاحِدِيْنَ Lā ilāha illallāhu l-ḥalīmu l-karīm. Subḥānallāhi rabbi l-ʿarši l-ʿazīm. Al-ḥamdu lillāhi rabbi l-ʿālamīn. Asʾaluka mūǧibāti raḥmatika wa-ʿazāʾima maġfiratika, wa-l-ġanīmata min kulli birrin wa-s-salāmata min kulli itmin lā tadaʿ lī danban illā ġafartahū wa-lā hamman illā farraǧtahu wa-lā ḥāǧatan hiya laka riḍan illā qaḍaitahā, yā arḥama r-rāḥimīn.

"Niemand ist anbetungswürdig außer Allah, Er ist sanftmütig und gnadenreich. Heilig ist Allah, der Herr des großen Throns. Alles Lob gehört Allah, dem Herrn der Welten. O Allah, ich bitte Dich, mir Taten zu gewähren, die Deine Barmherzigkeit herbeiführen, und um Wege, Deine Vergebung zu erlangen, und um Teilhabe an allen guten Taten und um Schutz vor allen Sünden. Lass bei mir keine Sünde, die Du nicht vergeben hast und keine Sorge, die Du nicht beseitigt hast, und kein Bedürfnis, das gemäß Deines Willens ist, außer demjenigen, welches Du erfüllt hast. O Du bist barmherziger als alle Barmherzigen." (*Tirmidī*, *Kitābu ṣ-ṣalāt*, *Bāb mā ǧā 'a fī ṣalāti l-ḥāǧa*)

### Şalātu l-'išrāq, şalātu ḍ-ḍuḥā und salātu l-'awwābīn

*Ṣalātu l-ʾišrāq* ist ein *nawāfil-*Gebet, das der Heilige Prophet Muhammad<sup>SAW</sup> nach dem Sonnenaufgang zu beten pflegte. Dann werden zwei *rakʿāt* verrichtet.

Ṣalātu d-duḥā ist ein weiteres nawāfil-Gebet, das einige Zeit später als das išrāq gebetet wird, wenn sich das Sonnenlicht bereits überall verbreitet hat. Es besteht aus vier oder acht rakʿāt.

Ṣalātu l-ʾawwābīn wird das Ṣalātu ḍ-ḍuḥā dann genannt, wenn man es anstatt vormittags abends nach dem *magrib* verrichtet, wobei das *nawāfil* dann aus sechs *rakʿāt* besteht.

# *Nikāḥ* Die Heiratspredigt

Die Heirat im Islam ist ein gesegneter Vertrag zwischen einem Mann und einer Frau. Die Zustimmung beider Ehepartner ist dafür eine Notwendigkeit.

Im folgenden nun die arabische Predigt, die der Heilige Prophet Muhammad<sup>SAW</sup> anlässlich der Feier einer Hochzeit zu halten pflegte. Heutzutage mag dieser Ansprache eine weitere in der jeweiligen Landessprache folgen.

Nach der Predigt folgt ein gemeinsames stilles Bittgebet (Dua) aller Anwesenden.

ٱلْحَثْهُ لِلَّهِ نَحْمَهُ هُ وَنَسْتَعِيْنُهُ ، وَنَسْتَغَفِيْهُ هُ ، وَنُوْمِنُ بِهِ وَنَتَوَكَّلُ عَلَيْهِ وَنَعُوذُ بِاللَّهِ مِنْ شُهُ وَإِ أَنْفُسِنَا وَمِنْ سَيِّعَاتِ أَعْمَالِنَا ، مَنْ يَهْ وِلا اللَّهُ فَلا مُضِلَّ لَهُ وَمَنْ يَشْهِ وَاللَّهُ وَاللَّهِ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهِ الرَّحْلِينِ الرَّحْيَمِ لَا اللَّهِ النَّهُ النَّهُ النَّهُ النَّهُ وَالتَّهُ وَلِهُ وَلَى اللَّهُ وَلَهُ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَالَالُهُ وَاللَّهُ وَالْمُواللَّهُ وَاللَّهُ واللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَالْمُؤْمِولُوا وَلَوْالْوَالْوَالْو

Al-ḥamdu lillāhi naḥmaduhū wa-nasta īnuhū wa-nastaġfiruhū wa-nu minu bihī wa-natawakkalu ʿalaihi, wa-na ʿūdu billāhi min šurūri anfusinā wa-min sayyi ʾāti a ʿmālinā; man yahdihillāhu fa-lā muḍilla lahū wa-man yuḍlilhu fa-lā hādiya lah. Ašhadu an lā ilāha illallāhu wa-ʾašhadu anna muḥammadan ʿabduhū wa-rasūluh.

Ammā ba 'du fā- 'ūdu billāhi mina š-šaitāni r-raǧīm. Bismillāhi r-raḥmāni r-raḥīm. Yā-'ayyuha n-nāsu ttaqū rabbakumu lladī ḥalaqakum min nafsin wāḥidatin wa-ḥalaqa minhā zauǧahā wa-batta minhumā riǧālan katīran wa-nisā'an, wa-ttaqullāha lladī tasā'alūna bihī wa-l-'arḥām. Innallāha kāna 'alaikum raqība.

Yā-ʾayyuha lladīna āmanu ttaqullāha wa-qūlū qaulan sadīda.

Yuşliḥ lakum a'mālakum wa-yaġfir lakum dunūbakum, wa-man yuṭi'illāha wa-rasūlahū fa-qad fāza fauzan 'azīmā.

Yā-'ayyuha lladīna āmanu ttaqullāha wa-l-tanzur nafsun mmā qaddamat ligadin, wa-ttaqūllāh, innallāha habīrun bimā ta 'malūn.

"Aller Preis gebührt Allah! Wir preisen Ihn, wir ersuchen Ihn allein um Hilfe und bitten Ihn um Vergebung und Glauben an Ihn und vertrauen Ihm und suchen Seinen Schutz vor dem Schlechten in uns selbst und vor den Folgen unserer Taten. Wen Allah auf den rechten Pfad leitet, der kann von niemandem fehlgeleitet werden, und wen immer Er zum Fehlgeleiteten erklärt, der kann von niemandem auf den rechten Pfad geleitet werden. Und wir bezeugen, dass niemand anbetungswürdig ist außer Allah, Er ist der Alleinige und hat keinen Partner; und wir bezeugen, dass Muhammad Sein Diener und Sein Gesandter ist.

Hiernach suche ich Zuflucht bei Allah vor Satan, dem

Verworfenen. Im Namen Allahs, des Gnädigen, des Barmherzigen.

O Menschen, machet euren Herrn zu eurer Zuflucht, Der euch erschaffen hat aus einem einzigen Wesen und aus diesem eure Gefährtin erschuf und so Männer und Frauen vermehrte. Und fürchtet Allah, mit Dessen Namen ihr Ihn anfleht, und rettet euch davor, euch über die Rechte der Verwandschaftsbande hinwegzusetzen. Wahrlich, Allah beobachtet euch. O ihr Gläubigen! Machet Allah zu eurer Zuflucht und machet ein feierliches Gelöbnis. Allah wird euer Tun in die rechte Bahn lenken und euch eure Sünden vergeben. Derjenige, der Allah und Seinem Gesandten gehorcht, wird wahrlich den größten Erfolg haben. O die ihr glaubt, fürchtet Allah! Und eine jede Seele schaue nach dem, was sie für morgen vorausschickt. Und fürchtet Allah! Allah ist wohl kundig dessen, was ihr tut."

# *Ṣalātu l-Ğanāza* Totengebet

Wenn der Tod nahe erscheint, so wird in der Nähe des Sterbenden die Sura 36 *Yā-Sīn* rezitiert. Ebenso werden *takbīr* und die *kalimatu š-šahāda* rezitiert. Wenn der Tod dann eingetreten ist, so spricht man:

# إِنَّا بِلَّهِ وَإِنَّآ إِلَيْهِ رَجِعُونَ

Innā lillāhi wa-ʾinnā ilaihi rāģiʿūn.

"Wahrlich Allahs sind wir und zu Ihm kehren wir heim"

und schließt die Augen des Toten. Kopf und Kinn sollten mit einem Stück Stoff zusammengebunden werden, damit der Mund nicht offen bleibt. Man sollte sich vor jeglichem Wehklagen hüten und standhaft bleiben und sich um das Begräbnis kümmern.

Der Leichnam sollte mit lauwarmem Wasser gewaschen werden. Der Heilige Prophet<sup>SAW</sup> pflegte dem Wasser einige Blätter des Jujuba-Baumes hinzuzugeben. Beim Waschen sollte der Leichnam zuerst an den intimen Stellen mit Wasser begossen werden, dann sollten jene Körperteile, die beim wudū gewaschen werden, gereinigt werden, wobei man Mund und Nase nicht gespült werden zu brauchen, und die Füße gewaschen. Anschließend wird der ganze Körper gewaschen. Beim Waschen sollte zuerst der rechte Teil, dann der linke Teil des Körpers gewaschen werden. Der Leichnam eines Mannes wird von Männern, der einer Frau von Frauen gewaschen. Wenn nötig, können Ehepartner den Leichnam des Partners waschen.

Nach der Waschung wird der Leichnam in Stoff gehüllt. Für Männer enthält das *kafan* (Leichentuch) drei Teile: 1. ein Tuch für die untere Körperhälfte, 2. ein Hemd für die obere Körperhälfte, 3. ein großes Tuch, in welches der Leichnam als Ganzes gehüllt wird. Für Frauen werden zusätzlich zwei Tücher benutzt: 1. ein Tuch für den Oberkörper, 2. ein Tuch für die Kopfbedeckung.

Märtyrer brauchen keine Waschung und kein *kafan*, sie können in ihrer eigenen Bekleidung, die sie anhatten, begraben werden.

Nach der Waschung und dem Einschlagen in Leichentücher aber vor dem Begräbnis wird das *ğanāza*-Gebet verrichtet. Das *ğanāza* ist ein sogenanntes *fard-kafāya*-Gebet (von *kafāya* = Ersatz), also Pflicht, was soviel bedeutet, dass, wenn niemand das Totengebet für einen Muslim spricht, alle Muslime für schuldig gefunden werden, doch dass, wenn auch nur einige wenige Muslime das *ğanāza* verrichten, es so wäre, als hätte die gesamte Gemeinschaft aller Muslime ihre diesbezügliche Pflicht erfüllt.

Das *ğanāza* wird bevorzugterweise an einem offenen Platz gebetet. Der Leichnam wird an der Front aufgebahrt und das Gebet wird von einem Imam geleitet. Dieser stellt sich hinter den Sarg und hinter dem Imam reihen sich dann die Gläubigen auf. Falls es mehr als eine Reihe Gläubiger aufzustellen gilt, ist darauf zu achten, dass die Zahl der Rei-

hen hinter dem Imam jeweils eine ungerade ist, d.h. entweder eine Reihe oder drei oder fünf, usw. (*Hadith Ibn Māğa, Kitābu l-ġanāza*).

Es sei angemerkt, dass es im *ğanāza* weder eine *rukū* 'noch eine *sağda* gibt, und dass für dieses Gebet auch kein *adān* und *iqāma* gerufen werden. Die *wudū* 'muss selbstverständlich intakt sein.

Zuerst spricht der Imam laut das *takbīr* und die hinter ihm Betenden wiederholen es schweigend. Dann rezitiert man schweigend *tanā* und die Sura *al-Fātiḥa*. Anschließend ruft der Imam wieder ein lautes *takbīr* und die hinter ihm Betenden wiederholen es schweigend. Nun beten alle das *durūd šarīf*, woraufhin das dritte laute *takbīr* des Imam folgt und das darauffolgende (je nachdem, wer verstorben ist) Dua für *ğanāza*. Danach ruft der Imam zum vierten Mal ein lautes *takbīr* und beendet das *ğanāza* mit dem *salām* nach beiden Seiten.

Das aus der Sunna bekannte Dua für *ğanāza* lautet wie folgt:

ٱللَّهُمَّ اغْفِىٰ لِحَيِّنَا وَمَيِّتِنَا وَشَاهِدِنَا وَغَابِيِنَا وَصَغِيْرِنَا وَكَبِيْرِنَا وَذَكَٰ ِنَا وَ ٱنْثَانَا، ٱللَّهُمَّ مَنْ ٱحْيَيْتَهُ مِنَّا فَاَحَيِهٖ عَلَى الْاِسُلامِ وَمَنْ تَوَقَّيْتَهُ مِنَّا فَتَوَقَّهُ عَلَى الْاِيْمَانِ، ٱللَّهُمَّ لاَ تَحْرِمْنَا أَجْرَهُ وَلا تَفْتِنَّا بَعْدَهُ Allāhumma ģfir li-ḥayyinā wa-mayyitinā wa-šāhidina wa-ġā'ibinā wa-ṣagīrinā wa-kabīrinā wa-dakarinā wa-'untānā. Allāhumma man aḥyaitahū minnā fa-'aḥyiḥī 'ala l-'islami wa-man tawaffaitahū minnā fatawaffahū 'ala l-'īmān. Allāhumma lā taḥrimnā ağrahū wa-lā taftinnā ha'dah.

"O Allah, vergib unseren Lebenden und unseren Toten, und denen von uns, die anwesend sind sowie denen, die abwesend sind, und unseren Kleinen und unseren Alten, und unseren Männern und unseren Frauen. O Allah, denen unter uns, denen Du Leben geschenkt hast, halte sie standfest im Islam, und lass die unter uns, die Du sterben lassen wirst, im richtigen Glauben sterben. Schließe uns nicht aus, o Allah, von den Wohltaten, die sich auf den Verstorbenen beziehen, und unterwerfe uns nicht dem Gericht nach ihm." (Ibn Māğa)

Falls es sich um eine Frau handelt, so heißt der letzte Satz:

Allāhumma lā taḥrimnā ağrahā wa-lā taftinnā ba 'dahā.

"Schließe uns nicht aus, o Allah, von den Wohltaten, die sich auf die Verstorbene beziehen, und unterwerfe uns nicht dem Gericht nach ihr"

#### *Ğanāza* für Kinder:

Falls es sich bei dem Toten um einen Jungen handelt, dann wird das Gebet wie oben verrichtet. Nur das *ǧanāza* Dua wird wie folgt gebetet:

Allāhumma ǧʻalhu lanā salafan wa-faraṭan wa-duḥran wa-'aǧran wa-šāfi ʿan wa-mušaffa ʿā.

"O Allah, mache ihn zum Vorboten für uns und zum Trost für uns und zu etwas Gutem für uns und zur Belohnung für uns und zum Fürsprecher für uns und akzeptiere seine Fürsprache." (Buḥārī)

Falls es sich um ein Mädchen handelt, dann:

Allāhumma gʻalhā lanā salafan wa-faraṭan wa-duḫran wa-'aǧran wa-šāfi ʿatan wa-mušaffa ʿa.

"O Allah, mache es zum Vorboten für uns und zum Trost für uns und zu etwas Gutem für uns und zur Belohnung für uns und zum Fürsprecher für uns und akzeptiere seine Fürsprache."

#### Ṣalātu l-ǧanāza ǧāʾib Totengebet in absentia

Wenn nötig, kann das *ǧanāza*-Gebet auch in Abwesenheit des Leichnams gebetet werden. Es wird genauso gebetet wie das *ǧanāza*-Gebet bei Anwesenheit des Leichnams.

#### Begräbnis

Bei einem Begräbnis sollte folgendes beachtet werden:

- Die baldmöglichste Verbringung des Leichnams zum Friedhof.
- Vor dem Absenken ins Grab sollten die Schnüre geöffnet werden, mit denen die Leichentücher festgebunden worden waren. Beim Absenken sollte das folgende Gebet gesprochen werden:

Bi-smillāhi 'alā millati rasūlillāhi şallallāhu 'alaihi wasallam.

"Im Namen Allahs und gemäß der Praxis des Gesandten Allahs, Friede und Segnungen Allahs seien auf ihm." (Abū Dāwūd)

Dann wird das Gesicht des Toten etwas in Richtung Ka'ba geneigt. Jeder Anwesende sollte etwas Erde in das Grab schütten und dabei diesen Vers rezitieren:

Minhā ḥalaqnākum wa-fīhā nuʿīdukum wa-minhā nuḥrigukum tāratan uḥrā.

"Aus ihr (der Erde) haben Wir euch erschaffen, und in sie werden Wir euch zurückkehren lassen, und aus ihr bringen wir euch abermals hervor." (Sura 20 Ṭā-Hā, Vers 56)

Das Grab etwas hügelartig aufzuschütten ist Sunna. Nach dem Begräbnis sollte gebetet werden:

As-salāmu 'alaikum wa-'innā inšā'allāhu bikum lalāḥiqūn.

"Friede sei auf euch und wir werden uns, so Allah will, wiedersehen."

Die Verwandten des Toten sollte man trösten und unterstützen und zur Standhaftigkeit ermahnen. Nahe Verwandte oder Nachbarn sollten an die Hinterbliebenen Speisen schicken.

Abgesehen davon gilt es, sich vor nicht durch die Sunna belegten Bräuchen und Traditionen zu schützen. Die Trauertage sind drei, danach sollte das Leben wieder seinen normalen Gang gehen. Die Trauerperiode für eine Frau, deren Ehemann gestorben ist, beträgt vier Monate und zehn Tage. Während dieser Zeit sollte sie nicht unnötig aus dem Haus gehen, sich nicht allzu sehr schminken oder übermäßig Parfüm benutzen usw. usf. Auch sollte sie Feste vermeiden und die Tage in Standhaftigkeit und Dankbarkeit im Gedenken Allahs verbringen.

#### Die Philosophie des istigfär

Im Heiligen Qur'an sagt Allah: "Suchet eures Herrn Verzeihung, denn Er ist allverzeihend." (Sura 71 Nūḥ, Vers 11) Oder: "Dann lobpreise du deinen Herrn und bitte Ihn um Vergebung. Wahrlich, Er wendet sich oft in Gnade." (Sura 110 an-Naṣr, Vers 4)

Das istiġfār-Gebet lautet wie folgt:

Astaģfirullāha rabbī min kulli danbin wa-ʾatūbu ilaih

"Ich ersuche Vergebung bei Allah, meinem Herrn, für all meine Sünden und wende mich zu Ihm." (Muslim)

Abu Musa<sup>RA</sup> berichtet, dass der Heilige Prophet Muhammad<sup>SAW</sup> sagte: 'Allah hat mir mittels Offenbarung zwei Dinge anvertraut, die ich meiner Umma<sup>36</sup> weiterleiten soll. Diese sind: Allah aber wollte sie nicht strafen, solange du unter ihnen warst, noch wollte Allah sie strafen, während sie Vergebung suchten" (Sura 8 al-'Anfāl, Vers 34). Darum

\_

<sup>&</sup>lt;sup>36</sup> Umma; arab. für die Gemeinschaft aller Gläubigen.

werde ich ihnen, wenn ich sie verlasse, das *istiġfār* bis zum Jüngsten Tag hinterlassen." (*Ğāmiʿ Tirmi₫ī, Kitābu t-tafsīri l-qurʾan, tafsīru surati l-ʾanfāl*)

An anderer Stelle überliefert Hadhrat ibn Abbas<sup>RA</sup>, dass der Heilige Prophet<sup>SAW</sup> sagte: "Derjenige, der am *istiġfār* festhält (d.h. Gott regelmäßig um Vergebung bittet), für diesen wird Allah den Weg aus jeder Drangsal ebnen und aus jeder schwierigen Lage Erleichterung für ihn herbeiführen, und Er wird ihm Gaben aus Richtungen gewähren, die dieser niemals für möglich gehalten hätte." (Sunan Abī Dāwūd, Kitābu l-witr, Kapitel über istiġfār)

Der Verheißene Messias<sup>AS</sup> schreibt: "istiġfār, wodurch die Wurzeln des Glaubens gestärkt werden, wird im Heiligen Qur'an mit zweierlei Bedeutungen gebraucht. Zum einen, das Herz mittels der Liebe zu Gott zu stärken und dadurch das Aufbegehren von Sünden, die beim Alleinsein aufflackern, mithilfe der Bindung zu Gott zu verhindern und eine feste Bindung mit Gott einzugehen und Ihn um Hilfe zu bitten. Dies ist das istiġfār der Gottnahen, die es als ihren Ruin betrachten, auch nur für die Dauer eines Wimpernschlags von Gott getrennt zu sein. Sie bitten Ihn deshalb um Vergebung, damit Gott sie in Seiner Liebe gefesselt hält.

Die zweite Form von istigfar ist jene, dass man vor der

Sünde flieht und zu Gott eilt und versucht, dass das Herzgenauso wie ein Baum tief in der Erde verwurzelt ist - zu einem Gefangenen der Liebe Gottes wird, damit es durch eine (seelisch) reine Entwicklung vor der Trockenheit der Sünde und dem Verfall bewahrt werde.

Diese beiden Bedeutungen werden als istiġfār bezeichnet. Denn ġafara, wovon das Wort istiġfār abstammt, bedeutet "bedecken" und "unterdrücken". Istiġfār bedeutet also auch, dass Allah die Sünden eines Menschen, der sich aus Liebe zu Ihm aufrichtet, unterdrückt und verhindert, dass die Wurzeln des Menschlichen offengelegt werden. Stattdessen gewährt Er ihm Zuflucht unter dem göttlichen Mantel und lässt ihn an Seiner Heiligkeit teilhaben. Oder dass dann, wenn eine Wurzel durch das Auftreten einer Sünde einmal offenliegt, (Er) diese bedeckt und sie so vor den üblen Folgen einer Entblößung bewahrt bleibt.

Weil mithin Gott die Quelle aller Segnungen ist und Sein Licht jederzeit bereit ist, alle Arten von Dunkelheit zu beseitigen, ist für das Ziel der Erlangung eines lauteren Lebens der gerade Weg einzig derjenige, dass wir aus Furcht vor diesem grauenvollen Zustand (der Dunkelheit) unsere Hände in Richtung dieses Brunnens der Reinheit ausstrecken, damit dessen Wasser rasch in unsere Richtung strömt und jeden Schmutz ein für allemal hinwegspült." (Sirāğu d-dīn

'isā'ī ke chār sawālon kā ğawāb, VIER FRAGEN EINES CHRISTEN BEANTWORTET, Ruhani Khazain, Band 12, Seiten 346 und 347)

Der Verheißene Messias<sup>AS</sup> führt weiter aus: "Wenn man Allah um Kraft bittet, also *istiġfār* übt, kann die eigene Schwäche mithilfe des Heiligen Geistes<sup>37</sup> behoben werden und man wird vor dem Begehen einer Sünde bewahrt, genauso wie Propheten und Gesandte Gottes sich davor bewahren. Und wenn man zu jenen Menschen zählt, die bereits gesündigt haben, so nützt ihnen das *istiġfār* in der Weise, dass es sie vor den Folgen der Sünde - also der Strafe - schützt, denn bei der Ankunft des Lichts kann die Finsternis nicht bestehen bleiben." (Kaštī-e nūḥ [Die Arche Noahs, Frankfurt am Main 2015], Ruhani Khazain, Band 19, Seite 34)

Der Verheißene Messias<sup>AS</sup> sagte: "Es gibt Menschen, die sich einer Sünde bewusst sind, und es gibt Menschen, die sich einer Sünde nicht einmal bewusst werden. Deshalb hat Allah für alle Zeiten das *istiġfār* eingeführt, damit der Mensch für jegliche Sünde um Vergebung bittet, sei sie nun sichtbar oder versteckt, bekannt oder unbekannt, sei sie durch die Hand, den Fuß, die Zunge, die Nase, das Ohr oder das Auge oder auf irgendeine andere Weise begangen worden. In diesen Tagen sollte man besonders das Gebet des

\_

<sup>&</sup>lt;sup>37</sup> arab. *rūḥu l-qudus*.

Propheten Adams<sup>AS</sup> rezitieren: 'Unser Herr, wir haben wider uns selbst gesündigt; und wenn Du uns nicht verzeihst und Dich unser erbarmst, dann werden wir gewiss unter den Verlorenen sein'. (Sura 7 al-'A'rāf; Vers 24)." (Malfūzāt, Band II, Seite 577, Auflagejahr 2003, herausgegeben in Rabwah)

Der Verheißene Messias<sup>AS</sup> führt weiter aus: "Und dass ihr Vergebung erfleht von eurem Herrn und euch dann zu ihm bekehrt' (Sura 11 Hūd, Vers 4). Denkt daran, dass diese zwei Dinge der Umma gegeben wurden: Das eine, um Stärke zu erlangen, und das andere, um die erlangte Stärke tatsächlich zu bezeugen. Zur Erlangung von Stärke dient das istiġfār, das auch als "Hilfegesuch" oder "Hilfeverlangen" bezeichnet wird. Sūfīs<sup>38</sup> haben geschrieben, dass genauso, wie durch Übungen mit Hanteln und Gewichten körperliche Stärke und Fitness trainiert wird, die geistige Hantel das istiġfār ist. Hierdurch gewinnt die Seele an Kraft und das Herz erlangt Standfestigkeit. Wer zur Stärke gelangen will, der sollte istigfār beten... Mithilfe des istigfār versucht der Mensch, die Gefühle und Gedanken zu unterdrücken, die ihn von Gott ablenken. *Istiġfār* heißt also nichts anderes, als dass man die giftigen Elemente, die den Menschen angreifen und zerstören wollen, besiegen möge, und die Hindernisse auf dem Weg der Ausführung der göttlichen Gebote bewältigen und dies duch seine Taten bekunden möge.

-

<sup>&</sup>lt;sup>38</sup> Singular: Şūfī, arab; islamischer Mystiker.

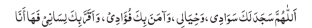
Man sollte sich auch vor Augen halten, dass Allah zwei Arten von Elementen im Menschen angelegt hat. Zum einen das giftige Element, dass benutzt wird, um den Mensch zu satanischen Handlungen zu verleiten, und zum anderen das Gegenmittel. Wenn der Mensch hochmütig wird und sich für etwas Besonderes hält und keine Hilfe von der Quelle des Heilmittels in Anspruch nimmt, so gewinnen die Kräfte des Giftes die Oberhand. Wenn er sich aber als wertlos und untauglich betrachtet und von sich aus die Hilfe Gottes für nötig hält, dann ensteht ein Born durch Gott, aus der seine zerschmolzene Seele nach außen fließt. Und das ist die Bedeutung von istigfär, nämlich diese Kräfte zu erlangen, vermöge derer man die giftigen Elemente besiegt." (Malfūzāt, Band I, Seite 348 ff., Auflagejahr 2003, herausgegeben in Rabwah)

# Wichtige Anweisungen zur Rezitation des Heiligen Qur'an

 Erscheint während der Rezitation des Heiligen Qur'an in einem Vers das Wort sağda (Niederwerfung), sollten sowohl der Rezitierende als auch die Zuhörer sağda machen, eine sogenannte sağdatilāwat<sup>39</sup>. Dabei kann irgendeines der folgenden Gebete gesprochen werden:

Sağada wağhiya li-lladī halaqahū wa-saqqa sam'ahū wa-başarahū bi-haulihī wa-quwwatihī.

"Mein Gesicht wirft sich nieder vor Dem, Der es geschaffen hat, und Dessen Kraft und Macht ihm die Kraft zu sehen und hören geschenkt haben." (Tirmidī)



195

 $<sup>^{39}</sup>$  D.h. dann, wenn im Heiligen Qur'an im laufenden Text das Wort  $sa\check{g}da$  (Niederwerfung) erscheint.

### ذَابَيْنَ يَدَيْكَ يَاعَظِيْمُ يَاغَافِي الذَّنْبِ الْعَظِيْمِ۔

Allāhumma sağada laka sawādī wa-ḥayālī wa-ʾāmana bi-ka fuʿādī wa-ʾaqarra bi-ka lisānī fahā ʾanā dā baina yadaika yā ʿazīmu, yā ġāfiri dd-danbi l-ʿazīm.

"O Allah, mein Körper und meine Gedanken werfen sich vor Dir nieder und mein Herz glaubt an Dich und meine Zunge bestätigt Dich. Hier also bin ich, in Deinen Händen, o Höchster, o Vergebender der großen Sünden." (Tirmidī)

- Wenn folgende Verse aus dem Heiligen Qur'an rezitiert werden:
- a) Sura 55 *ar-Raḥmān*, Verse 14, 17, 19, 22, 24, 26, 29, 31, 33, 35, 37, 39, 41, 43, 46, 48, 50, 52, 54, 56, 58, 60, 62, 64, 66, 68, 70, 72, 74, 76 und 78:

Fa-bi-'ayyi ālā'i rabbikumā tukaddibān.

"Welche der Wohltaten eures Herrn wollt ihr beide (Menschen und Dschinn) da leugnen?", so sollte man anschließend an sie die folgenden Worte aussprechen:

Lā bi-šai 'in min ni 'matika nukaddibu yā-rabbanā,

"0 unser Herr, wir leugnen keine Deiner Gnaden."

b) Sura 56 *al-Wāqiʿa*, Verse 75 und 97, und Sura 69 *al-Ḥāqqa*, Vers 53:

Fa-sabbih bi-smi rabbika l-'azīm,

"Darum preise den Namen deines Herrn, des Großen"

so sollte man anschließend an sie die folgenden Worte aussprechen:

Subḥāna rabbiya l- 'azīm,

"Heilig ist mein Herr, der Größte."

c) Sure 75 al-Qiyāma, Vers 41:

Alaisa dālika bi-qādirin 'alā an yuḥyiya l-mautā.

"Und da sollte Er (Gott) nicht imstande sein, die Toten ins Leben zu rufen?"

so sollte man anschließend an sie die folgenden Worte aussprechen:

Balā innahū 'alā kulli šai'in qadīr,

"Doch! Er hat Macht über alle Dinge."

sowie:

Subḥānakallāhumma balā,

"Heilig bist Du, O Allah, doch!" (Sura 77 al-Mursalāt, Vers 51)

Fa-bi-'ayyi ḥadītin ba'dahū yu'minūn,

,An welches Wort, nach diesem, wollen sie denn glauben?"

so sollte man anschließend an sie die folgenden Worte aussprechen:

Āmantu billāhi wa-bimā anzala.

"Ich glaube an Allah und das, was Er herabgesandt."

e) Sura *al-'A'lā*, Vers 2:

Sabbiḥi sma rabbika l-ʾaʿlā,

"Preise den Namen deines Herrn, des Höchsten." so sollte man anschließend an sie die folgenden Worte aussprechen:

Subḥāna rabbiya l- 'a 'lā,

"Heilig ist mein Herr, der Höchste."

f) Sura 88 al-Ġāšiya, Vers 27:

Tumma innā 'alaina ḥisābahum,

"Alsdann obliegt Uns ihre Rechenschaft."

so sollte man anschließend an sie die folgenden Worte aussprechen:

Allāhumma ḥās 'ibnā ḥisāban yasīrā,

"O Allah, fordere von uns eine leichte Rechenschaft."

g) Sura 95 aṭ-Ṭīn, Vers 9:

Alaisallāhu bi-'aḥkami l-ḥākimīn.

"Ist Allah nicht der Größte der Richter?"

so sollte man anschließend an sie die folgenden Worte aussprechen:

Balā wa-'ana 'alā dālika mina š-šāhidīn,

"Doch! Und ich gehöre auch zu den Zeugen dafür!"

#### Gebete aus dem Heiligen Qur'an

#### TEIL 1

Der Heilige Qur'an bietet eine Fülle von Gebeten jeglicher Art, und sie sind es auch, die am häufigsten benutzt werden. Dies aus dem einleuchtenden Grund, dass ein von Allah gelehrtes Gebet seinen Zweck auf das Vollständigste erfüllt und es gleichermaßen in voller Übereinstimmung mit den Sehnsüchten der Seele steht. Weiterhin sind diese Gebete gleichzeitig eine großzügig belohnende Quelle des Wissens um die Philosophie des Gebets und die Wirksamkeit göttlicher Eigenschaften. Einige von ihnen werden im Folgenden angeführt.

Der erste Teil der Gebete aus dem Heiligen Qur'an besteht aus Gebeten bestimmter Personen zu besonderen Gelegenheiten, der zweite Teil beinhaltet allgemeine Gebete aus dem Heiligen Qur'an.

Das Gebet, welches die Propheten Abraham<sup>as</sup> und Ismael<sup>as</sup> rezitierten, während sie das Haus Allahs (die Kaʿba) wiederaufbauten

رَبَّنَا تَقَبَّلُ مِنَّا أَنَّكَ انْتَ السَّمِيعُ الْعَلِيمُ عَلَيْ الْجَلِّدَ الْعَلْمُ الْعَلَيْمُ

Rabbanā taqabbal minnā. Innaka anta s-samī u l- alīm. rabbanā wa-g alnā muslimaini laka wa-min durriyyatinā ummatan m-muslimata l-laka, wa-arinā manāsikanā wa-tub alainā Innaka anta t-tawwābu r-rahīm

"Unser Herr, nimm dies von uns an; denn Du bist der Allhörende, Allwissende. Unser Herr, mache uns beide Dir ergeben und mache aus unserer Nachkommenschaft eine Schar, die Dir ergeben sei. Und weise uns unsere Wege der Verehrung, und kehre Dich gnädig zu uns; denn Du bist der oft gnädig Sich Wendende, der Barmherzige." (Sura 2 al-Baqara, Verse 128 und 129)

### Gebet der Kinder Israels, als sie dem Feind gegenüberstanden

Rabbanā afriģ 'alainā ṣabran wa-tabbit aqdāmanā wa -nṣurnā 'ala l-qaumi l-kāfirīn.

"O unser Herr, gieße Standhaftigkeit über uns aus und festige unsere Schritte und hilf uns wider das ungläubige Volk." (Sura 2 al-Baqara, Vers 251)

#### Gebet des Propheten Zachariasas um Nachwuchs

Rabbī hab lī min l-ladunka durriyyatan ṭayyibatan. Innaka samīʿu d-duʿāʾ.

"Mein Herr, gewähre mir Du einen reinen Sprößling; wahrlich, Du bist der Erhörer des Gebets." (Sura 3 Āl-'Imrān, Vers 39)

#### Gebet der Jünger Jesuas

Rabbanā āmannā bi-mā anzalta wa-t-taba na r-rasūla fa-ktubnā ma a š-šāhidīn.

"Unser Herr, wir glauben an das, was Du herabgesandt hast, und wir folgen diesem Gesandten. So schreibe uns ein unter die Bezeugenden." (Sura 3 Āl-ʾImrān, Vers 54)

### Demütige Bitte derjenigen unter den Menschen des Buches, die gläubig waren

Rabbanā āmannā fa-ktubnā maʿa š-šāhidīn; wa-mā lanā lā nuʾminu billāhi wa-mā ǧāʾanā mina l-ḥaqq; wa-naṭmaʿu an yudḥilanā rabbunā maʿa l-qaumi ṣ-ṣāliḥīn.

"Unser Herr, wir glauben, so schreibe uns unter die Bezeugenden. Und weshalb sollten wir nicht an Allah glauben und an die Wahrheit, die zu uns gekommen ist, wo wir innig wünschen, dass unser Herr uns zu den Rechtgesinnten zählen möge." (Sura 5 al-Mā'ida, Verse 84 und 85)

### Gebet des Propheten Adamas und dessen Frau um Vergebung

Rabbanā zalamnā anfusanā; wa-'in lam taģfir lanā watarḥamnā lanakūnanna mina l-ḥāsirīn. "Unser Herr, wir haben wider uns selbst gesündigt; und wenn Du uns nicht verzeihst und Dich unser erbarmst, dann werden wir gewiss unter den Verlorenen sein." (Sura 7 al-'A'rāf, Vers 24)

## Demütige Bitte der Zauberer Pharaos, nachdem sie glaubten

Rabbanā afriģ 'alainā ṣabran wa-tawaffanā muslimīn.

"Unser Herr, gieße Standhaftigkeit in uns und lass uns sterben als Gottergebene." (Sura 7 al- 'A 'rāf, Vers 127)

#### Gebet des Propheten Noahas beim Betreten der Arche

Bi-smillāhi maģrīhā wa-mursāhā. Inna rabbī la-ģafūrun r-rahīm.

"Im Namen Allahs ist ihre Ausfahrt und ihre Landung. Mein Herr ist wahrlich allverzeihend, barmherzig." (Sura 11 Hud, Vers 42)

#### Gebet des Propheten Josefus um Rechtschaffenheit

Fāṭira s-samāwāti wa-l-ʾarḍ. anta waliyyī fi d-dunyā wa-l-ʾāḥira. Tawaffanī musliman wa-ʾalhiqnī bi-ṣ-ṣāliḥīn.

"O Schöpfer der Himmel und der Erde, Du bist mein Beschützer in dieser Welt und in der künftigen. Lass mich sterben in Ergebenheit und vereine mich mit den Rechtschaffenen." (Sura 12 Yūsuf, Vers 102)

#### Gebet des Heiligen Prophetensam um einen erfolgreichen Abschluss in einer Angelegenheit

Rabbi adhilnī mudhala şidqin wa-'ahrignī muhraga şidqin wa-ğ'al lī min ladunka şulṭānan n-naṣīrā.

"O mein Herr, lass meinen Eingang<sup>40</sup> einen guten Eingang sein, und lass meinen Ausgang einen guten Ausgang sein. Und gewähre mir von Dir aus eine helfende Kraft." (Sura 17 Banī-'Isrā'īl, Vers 81)

#### Gebet derjenigen, die in den Katakomben hausten

Rabbanā ātinā min ladunka raḥmatan wa-ḥayyiʾ lanā min amrinā rašada.

"Unser Herr, gewähre uns Barmherzigkeit von Dir aus und bereite uns einen Weg in unserer Sache." (Sura 18 al-Kahf, Vers 11)

\_

<sup>&</sup>lt;sup>40</sup> Hier ist die Rede vom triumphalen Einzug des Propheten<sup>SAW</sup> in Mekka und von seinem Auszug nach Medina. Der Vers, offenbart vor der Furcht nach Medina (Hidschra), teilte dem Heiligen Propheten<sup>SAW</sup> seine siegreiche Rückkehr nach Mekka mit.

#### Gebet des Propheten Mosesas um Redesicherheit

Rabbi šraḥlī ṣadrī. Wa-yassirlī 'amrī. Wa-ḥlul 'uqdatan min l-lisānī. Yafqahū qaulī.

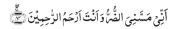
"Mein Herr, öffne mir meine Brust, und erleichtere mir meine Aufgabe, und löse die Knoten meiner Zunge, dass sie meine Rede verstehen." (Sura 20 Ṭā-Hā, Verse 26-29)

#### Gebet des Heiligen Propheten<sup>saw</sup> um Wissensvermehrung

Rabbi zidnī 'ilmā.

"O mein Herr, mehre mich an Wissen." (Sura 20 Ṭā-hā, Vers 115)

#### Gebet des Propheten Hiobas in Not



Annī massaniya d-durru wa- 'anta arḥamu r-rāḥimīn.

"(O Herr,) Unheil hat mich geschlagen, und Du bist der Barmherzigste aller Barmherzigen." (Sura 21 al-'Anbiyā', Vers 84)

#### Gebet des Propheten Jonah<sup>as</sup>, nachdem er seinen Frevel erkannt hatte

Lā ilāha-illā anta subhānaka innī kuntu mina z-zālimīn.

"Es gibt keinen Gott außer Dir. Heilig bist Du! Ich bin fürwahr einer der Frevler gewesen." (Sura 21 al-'Anbiya', Vers 88)

#### Gebet des Propheten Zacharias<sup>as</sup> um Nachkommenschaft

Rabbī lā tadarnī fardan wa-'anta ḥairu l-wāritīn.

"Mein Herr, lasse mich nicht einsam, und Du bist der Beste der Erben." (Sura 21 al-'Anbiyā', Vers 90)

#### Gebet des Propheten Noahas um sicheres Ankommen

Rabbī anzilnī munzalan m-mubārakan wa-ʾanta ḥairu l-munzilīn.

"Mein Herr, gewähre mir eine gesegnete Landung, denn Du bist der beste Lotse." (Sura 23 al-Mu'minūn, Vers 30)

#### Gebet des Heiligen Prophetensaw um Schutz vor teuflischen Einflüsterungen

Rabbi a ʿūdubika min hamazāti š-šayāṭīni wa- ʾa ʿūdubika rabbi an yaḥḍurūn.

"Mein Herr, ich nehme Zuflucht bei Dir vor den Einflüsterungen der Teufel, Und ich nehme meine Zuflucht bei Dir, mein Herr, dass sie sich mir nicht nähern." (Sura 23 al-Mu'minūn, Verse 98 und 99)

#### Gebet des Propheten Abrahamas um Weisheit

Rabbi hab lī ḥukman wa-ʾal-ḥiqnī bi-ṣ-ṣālihīn, wa-ǧʿal lī lisāna ṣidqin fi l-āḥirīn, wa-ǧʿalnī min waratati ǧannati n-naʿīm.

"Mein Herr, schenke mir Weisheit und füge mich zu den Rechtschaffenen; und gewähre mir einen bleibenden Ruf bei den künftigen Geschlechtern. Und mache mich zu einem Erben des Gartens der Glückseligkeit." (Sura 26 al-Šu ʿarāʾ, Verse 84 bis 86)

#### Gebet des Propheten Salomonas um Dankbarkeit

Rabbi auziʿnī an aškura niʿmataka llatī anʿamta ʿalayya wa-ʿalā wālidayya wa-ʾan aʿmala ṣāliḥan tarḍāhu wa-ʾadḥilnī bi-raḥmatika fī ʿibādika ṣ-ṣālihīn

"Mein Herr, gib mir ein, dankbar zu sein für Deine Gnade, die Du mir und meinen Eltern gewährt hast, und Gutes zu tun, das Dir wohlgefällig sei, und nimm mich, durch Deine Barmherzigkeit, unter Deine rechtschaffenen Diener auf." (Sura 27 an-Naml, Vers 20)

#### Gebet des Propheten Abrahamas um einen Sohn



Rabbi hab lī mina ş-şāliḥīn.

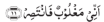
"Mein Herr, gewähre mir einen rechtschaffenen Sohn." (Sura 37 aṣ-Ṣāffāt, Vers 101)

#### Demütige Bitte der Engel im Namen der Rechtschaffenen

رَبَّنَا وَسِعْتَ كُلَّ شَيْءٍ رَّحْمَةً ذَعِلْمَا فَاغْفِي لِلَّذِيْنَ تَابُوْا وَاتَّبَعُوْا سَبِيْلَكَ وَقِهِمُ عَذَابَ الْجَحِيْمِ ۚ رَبَّنَا وَأَدْخِلُهُمْ جَنُّتِ عَدْنِ إِلَّتِيْ وَعَدْتُهُمْ وَمَنْ صَلَحَ مِنْ ابْآلِهِمْ وَأَزْوَاجِهِمْ وَذُرِّيْتِهِمْ أِلِنَّكَ اَنْتَ الْعَزِيْزُ الْحَكِيْمُ ۚ وَقِهِمُ السَّيِّاتِ ۚ وَمَنْ تَقِ السَّيِّاتِ يَوْمَبِذِ فَقَدُ رَحِنْتَكُ أَوْ ذَلْكَ هُوَ الْفَوْزُ الْعَظِيْمُ شَ

Rabbanā wasi ta kulla šai in r-raḥmatan wa- ilman fagfir li-lladīna tābū wa-ttaba ū sabīlaka waqihim 'adāba l-ǧaḥīm. Rabbanā wa- adḥilhum ǧannāti 'adnin-i llatī wa 'adtahum wa-man ṣalaḥa min ābā ihim wa- azwāǧihim wa-durriyyātihim. Innaka anta l- 'azīzu l-ḥakīm. Wa-qihimu s-sayyi 'āt, wa-man taqi s-sayyi 'āti yauma idin fa-qad rahimtahū, wa-dālika huwa l-fauzu l- 'azīm. "Unser Herr, Du umfassest alle Dinge mit Barmherzigkeit und Wissen. Vergib darum denen, die bereuen und Deinem Weg folgen; und bewahre sie vor der Strafe der Hölle. Unser Herr, lasse sie eintreten in die Gärten der Ewigkeit, die Du ihnen verheißen hast, wie auch jene ihrer Väter und ihrer Frauen und ihrer Kinder, die rechtschaffen sind. Gewiss, Du bist der Allmächtige, der Allweise. Und bewahre sie vor Übel, denn: wen Du vor Übel bewahrst an jenem Tage — ihm hast Du wahrlich Barmherzigkeit erwiesen. Und das ist die höchste Glückseligkeit." (Sura 40 al-Mu'min, Verse 8 bis 10)

#### Gebet des Propheten Noahas um Hilfe



Annī maġlūbun fa-ntaşir.

"(O Herr,) ich bin überwältigt, so hilf Du mir." (Sura 54 al-Qamar, Vers 11)

#### Gebet der Gefährten des Propheten Abraham<sup>as</sup> um Rechtleitung

Rabbanā 'alaika tawakkalnā wa-'ilaika anabnā wa-'ilaika l-maṣīr. Rabbanā lā taǧ 'alnā fitnatan li-lladīna kafarū wa-ġfir lanā rabbanā. Innaka anta l- 'azīzu l-hakīm.

"Unser Herr, in Dich setzen wir unser Vertrauen und zu Dir kehren wir reuig um, und zu Dir ist zuletzt die Einkehr. Unser Herr, mache uns nicht zum Stein des Anstoßes für die Nichtgläubigen, und vergib uns, unser Herr, denn Du, und Du allein, bist der Allmächtige, der Allweise." (Sura 60 al-Muntaḥina, Verse 5 und 6)

#### Gebet der Gläubigen, die an den Tag des Jüngsten Gerichts glauben

Rabbanā atmim lanā nūranā wa-ģfirlanā. Innaka 'alā kulli šai'in qadīr.

"Unser Herr, mache unser Licht für uns vollkommen und vergib uns, denn Du vermagst alle Dinge zu tun." (Sura 66 at-Taḥrīm, Vers 9)

#### Gebete aus dem Heiligen Qur'an

#### TEIL 2

Im Folgenden nun einige allgemeine Gebete aus dem Heiligen Qur'an.

Ġufrānaka rabbanā wa-'ilaika l-maṣīr.

"Uns Deine Vergebung, o unser Herr! und zu Dir ist die Heimkehr." (Sura 2 al-Bagara, Vers 286)

Rabbanā lā tu ʾāḥiḍnā in nasīnā au aḥṭa ʾnā. Rabbanā wa-lā taḥmil ʿalainā iṣran kamā ḥamaltahū ʿala llaḍīna min qablinā. Rabbanā wa-lā tuḥammilnā mā lā ṭāqata lanā bihī, wa- fu ʿannā, wa-gfir lanā, wa-rḥamnā, anta maulānā fa-nṣurnā ʿala l-qaumi l-kāfirīn.

"Unser Herr, strafe uns nicht, wenn wir uns vergessen oder vergangen haben; unser Herr, lege uns nicht eine Verantwortung auf, wie Du sie denen auferlegtest, die vor uns waren. Unser Herr, bürde uns nicht auf, wozu wir nicht die Kraft haben, und lösche unsere Sünden aus und gewähre uns Vergebung und habe Erbarmen mit uns; Du bist unser Meister; also hilf uns wider das ungläubige Volk." (Sura 2 al-Baqara, Vers 287)

Rabbanā lā tuzig qulūbanā ba da id hadaitanā wa-hab lanā min ladunka raḥmatan. Innaka anta l-wahhāb.

"Unser Herr, lass unsere Herzen nicht verderbt werden, nachdem Du uns geleitet hast, und gewähre uns Gnade von Dir; gewiss, Du allein bist der Gewährende." (Sura 3 Āl-ʾImrān, Vers 9)

Rabbanā innanā āmannā fa-ģfir lanā dunūbanā wa-qinā 'adāba n-nār.

"Unser Herr, siehe, wir glauben, vergib uns darum unsere Sünden und bewahre uns vor der Strafe des Feuers." (Sura 3 Āl-'Imrān, Vers 17)

ٱللَّهُمَّ مَلِكَ النُّالُكِ ثُوْتِي النُّالُكَ مَنْ تَشَاءُ وَتَأْنِعُ النُّلُكَ مِثَنْ تَشَاءُ وَتُعِزُّ مَنْ تَشَاءُ وَتُنِلُّ مَنْ تَشَاءُ بِيَهِكَ الْخَيْرُ ۚ إِنَّكَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَوِيْرٌ ۚ ثَوَالِمُ النَّيْلَ فِي النَّهَارِ وَتُوْلِمُ النَّهَارَفِي الَّيْلِ ۚ وَتُخْمِمُ الْحَيِّ مِنَ الْمَيِّتِ وَتُخْمِمُ الْمَيِّتَ مِنَ الْحَيِّ ۚ وَتَرُدُّقُ مَنْ تَشَاءُ بِغَيْرِ حِسَابٍ

Allāhumma mālika l-mulki tu'ṭi l-mulka man tašā'u watanzi'u l-mulka min man tašā'u wa-tu'izzu man tašā'u watudillu man tašā'u. Bi-yadika l-ḥair. Innaka 'alā kulli šai'in qadīr. Tūliğu l-laila fi n-nahāri wa-tūliğu n-nahāra fi l-laili, wa-tuḥriğu l-ḥayya mina l-mayyiti wa-tuḥriğu l-mayyita mina l-ḥayyi, wa-tarzuqu man tašā'u bi-ġairi ḥisāb.

"O Allah, Herr der Herrschaft. Du gibst die Herrschaft, wem Du willst, und Du nimmst die Herrschaft, wem Du willst. Du erhöhst, wen Du willst, und erniedrigst, wen Du willst. In Deiner Hand ist alles Gute. Wahrlich, Du hast Macht über alle Dinge. Du lassest die Nacht übergehen in den Tag und lassest den Tag übergehen in die Nacht. Du lassest das Lebendige hervorgehen aus dem Toten und lassest das Tote hervorgehen aus dem Lebendigen. Und du gibst,

wem Du willst, ohne zu rechnen." (Sura 3 Āl-ʾImrān, Verse 27 und 28)

رَبَّنَا مَاخَلَقْتُ هٰذَا بَاطِلاً مَّ مُبْحٰنَكَ فَقِنَا عَذَا بَالنَّارِ نَ رَبَّنَآ إِنَّكَ مَنْ تُوْفِلِ النَّارِ فَقَدُ اَخْوَيْتُكُمْ وَمَالِلظَّلِمِيْنَ مِنْ اَنْصَارِ نَ رَبَّنَآ إِنَّنَا سَمِعْنَا مُنَادِيًا تُوْفِلِ النَّارَفَقَدُ اَخْوَيُنَا وَكُوْمَ عَنَّا سَيِّاتِنَا يُنْاوِيُ وَيُولِ مِنْ المِيْوَلِ مِنْ المِيْوَقِيلَ مَنْ اللَّهِ مِنْ اللَّهِ مَنْ اللَّهِ مَنْ اللَّهِ مَنْ اللَّهُ مَنَا عَلَى رُسُلِكَ وَلا تُخْوِنَا يَوْمَ الْقِيلِمَةِ وَتَوَفَّنَا مَعَ الْاَبْرَادِ فَي رَبَّنَا وَالتَّنَا مَا وَعَدُ تَنَا عَلَى رُسُلِكَ وَلا تُخْوِنَا يَوْمَ الْقِيلِمَةِ فَي وَلَا يَعْمَلُونَ وَلا تُخْوِنَا الْمِيْعَادَ فَي اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ الْمِيْعَادَ فَي اللَّهُ اللَّهُ مَنْ الْمِنْ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ الْمُنْ الْمُنْ الْمِنْ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ اللَّهُ الْمُنْكُونُ اللَّهُ الْمُنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُنْ الْمُنْ اللَّهُ الْمُنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُنْ اللَّهُ الْمُنْ الْمُنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُنْ اللَّهُ الْمُنْ الْمُنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُنْ الْمُنْ اللَّهُ اللَّهُ الْمُنْ الْمُلْمُ الْمُنْ الْمُنْفُلُولُ الْمُنْفُلُولُ الْمُلِلْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْفُلِلْمُ الْمُنْفُلُولُول

Rabbanā mā ḥalaqta hādā bāṭilan subḥānaka fa-qinā ʿadāba n-nār. Rabbanā innaka man tudḥili n-nāra faqad aḥzaita. Wa-mā li-z-zālimīna min ansār. Rabbanā innanā sam ʿinā munādiyan yunādī li-l-ʾimāni an āminu bi-rabbi-kum fa-ʾāmannā. Rabbanā fa-ġfir lanā dunūbanā wa-kaffir ʿannā sayyi ʾātinā wa-tawaffanā ma ʿa l-ʾabrār. Rabbanā wa-ʾātinā mā wa ʿadtanā ʿalā rusulika wa-lā tuḥzinā yauma l-qiyāmati, innaka lā tuḥlifu l-mī ʿād.

"Unser Herr, Du hast dies nicht vergebens erschaffen; heilig bist Du; errette uns denn vor der Strafe des Feuers. Unser Herr, wir hörten einen Rufer, der zum Glauben aufruft: "Glaubet an euren Herrn!" und wir haben geglaubt. Unser Herr, vergib uns darum unsere Vergehen und nimm hinweg von uns unsere Übel und zähle uns im Tode zu den Rechtschaffenen. Unser Herr, gib uns, was Du uns verheißen durch Deine Gesandten; und stürze uns nicht in Schande am Tage der Auferstehung. Wahrlich, Du brichst das Versprechen nicht." (Sura 3 Āl-ʾImrān, Verse 192 bis 195)

Rabbi gfir wa-rḥam wa-'anta ḥairu r-rāḥimīn

"Mein Herr, vergib und habe Erbarmen, denn Du bist der beste Erbarmer." (Sura 23 al-Mu'minūn, Vers 119)

Rabbanā ṣrif ʿannā ʿadāba ǧahannam. Inna ʿadābahā kāna ġarāmā.

"Unser Herr, wende von uns die Strafe der Hölle; denn wahrlich, ihre Strafe ist langwährende Pein. Sie ist fürwahr schlimm als Ruhestatt und als Aufenthalt." (Sura 25 al-Furgān, Vers 66)

# رَبَّنَاهَبْ لَنَامِنُ أَزُواجِنَا وَذُرِّيِّتِنَا قُرَّةً اَعْيُنٍ وَّاجْعَلْنَا لِلْمُتَّقِينَ إِمَامًا ﴿

Rabbanā hab lanā min azwāğinā wa-durriyyātinā qurrata a yunin wa-ǧ alnā li-l-muttaqīna imāmā.

"Unser Herr, gewähre uns an unseren Frauen und Kindern Augentrost, und mache uns zu einem Vorbild für die Rechtschaffenen." (Sura 25 al-Furqān, Vers 75)

Rabbi auzi'nī an aškura ni'mataka llatī an'amta 'alayya wa-'alā wālidayya wa-'an a'mala ṣāliḥan tarḍāhu wa-'aṣliḥ lī fī durriyyatī. Innī tubtu ilaika wa-'innī mina l-muslimīn

"Mein Herr, sporne mich an, dankbar zu sein für Deine Gnade, die Du mir und meinen Eltern erwiesen hast, und Rechtes zu wirken, das Dir Wohlgefallen mag. Und lass mir meine Nachkommenschaft rechtschaffen sein. Siehe, ich wende mich zu Dir; und ich bin einer der Gottergebenen." (Sura 46 al-'Aḥqāf, Vers 16)

Rabbanā ģfir lanā wa-li-'iḥwānina lladīna sabaqūnā bi-l-'īmāni wa-lā taǧ ʿal fī qulūbinā ģillan li-lladīna āmanū rabbanā. Innaka ra ʾūfun r-raḥīm.

"Unser Herr, vergib uns und unseren Brüdern, die uns im Glauben vorangingen, und lasse in unseren Herzen keinen Groll gegen die Gläubigen. Unser Herr! Du bist fürwahr gütig barmherzig" (Sura 59 al-Ḥašr, Vers 11)

Das nach der Sura *al-Fātiḥa* umfassendste Gebet ist das *durūd šarīf*, das Erflehen von Segnungen für den Heiligen Propheten Muhammad<sup>SAW</sup>.

# Gebete des Heiligen Propheten Muhammad<sup>saw</sup>

### Nach dem Aufwachen

Al-ḥamdu lillāhi lladī aḥyānā baʿda mā amātanā wa-ʾilaihi n-nušūr.

"Alle Lobpreisung gebührt Allah, Der uns wieder zum Leben gebracht hat, nachdem Er uns in einem Zustand des Todes (im Schlaf) hielt, und zu Ihm ist die letzte Auferstehung." (*Tirmidī*)

# Auf dem Weg zum Abtritt

Allāhumma innī a ʿūdubika mina l-ḫubuti wa-l-ḫabā ʾit.

"O Allah, ich suche Schutz bei Dir vor jeglicher Unreinheit." ( $Buh\bar{a}r\bar{t}$ )

#### Beim Verlassen des Abtritts

Bi-smillāhi ģufrānaka. Al-ḥamdu lillāhi lladī adhaba 'anniya l-'adā wa-'afānī.

"Im Namen Allahs, ich erflehe Deine Vergebung. Aller Preis gebührt Allah, Der alles Krankmachende von mir entfernt und mich wieder in meinen Normalzustand versetzt hat." (Abū Dāwūd, Tirmiḍī)

#### Beim Verlassen des eigenen Hauses

Bi-smillāhi tawakalltu 'alallāh. Lā ḥaula wa-lā quwwata illā billāh. Allāhumma innī a'ūdubika an adilla au udalla au azilla au uzalla au azlima au uzlama au ağhala au yuğhalu 'alaīy.

"Ich gehe fort im Namen Allahs und setze mein Vertrauen in Allah. Es gibt keine Kraft, Gutes zu tun oder Stärke, dem Üblen zu widerstehen, denn durch Allah. Ich flehe um Deinen Schutz, o Allah, um nicht irrezugehen oder irregeleitet zu werden, um nicht auszurutschen oder ausrutschen zu lassen, um nicht Unrecht zuzufügen oder dass mir kein Unrecht zugefügt wird, um mich nicht irgend-jemandem gegenüber mißzuverhalten, oder dass sich irgendjemand mir gegenüber missverhält." (Tirmidī)

#### Beim Heimkommen

Allāhumma innī as'aluka haira l-maulaģi wa-haira l-mahraģi bi-smillāhi walağnā wa-'alallāhi rabbinā tawakkalnā

"O Allah, ich erbitte von Dir einen guten Eingang und dass das Gute anhält. Wir treten ein im Namen Allahs und setzen all unser Vertrauen in Allah, unseren Herrn." ( $Ab\bar{u}$   $D\bar{a}w\bar{u}d$ )

#### Bevor man beginnt zu essen

Bi-smillāhi wa-'alā barakatillāhi.

"Im Namen Allahs und mit Allahs Segnungen." (Tirmidī)

#### Nach Beendigung der Mahlzeit

Al-ḥamdu lillāhi lladī aṭʿamanā wa-saqānā waǧaʿalanā muslimīn.

"Aller Preis gebührt Allah, Der uns zu Essen und zu Trinken gegeben und uns zu Muslimen gemacht hat." (*Tirmidī*)

#### Am Ende eines Festes

Allāhumma bārik lahum fī-mā razqtahum wa-ģfir lahum wa-rhamhum.

"O unser Herr, segne Du sie mit dem, mit dem Du sie versorgt hast, und vergib ihnen und erweise ihnen Deine Barmherzigkeit." (Muslim)

# Beim Anziehen eines neuen Kleidungsstücks

ٱللَّهُمَّ لَكَ الْحَمْنُ كَمَا كَسَوْتَنِيْهِ ، ٱسْتَلُكَ خَيرَ لا وَخَيْرَ مَاصُنِعَ لَهُ وَٱعُوْذُ بِكَ مِنْ شَيِّةٍ وَشَيِّ مَاصُنِعَ لَهُ

Allāhumma laka l-ḥamdu kamā kasautanīhi asʾaluka ḥairahū wa-ḥaira mā ṣuniʿa lahū wa-ʾaʿūdubika min šarrihī wa-šarri mā ṣuniʿa lahū.

"Aller Preis gebührt Dir, o Allah. Da Du dieses Kleidungsstück für mich zum Tragen bestimmt hast, erbitte ich diesbetreffend alles Gute von Dir und alles Gute bezüglich des Zwecks, für den es hergestellt wurde; und ich erflehe Deinen Schutz gegen alles Böse es betreffend und gegen alles Böse, was auf den Zweck, für den es hergestellt wurde, bezogen sein mag." (Buhari)

# Auf dem Weg zur Moschee

Allāhumma gʻal fī qalbī nūran, wa-gʻal fī lisāni nūran, wa-gʻal fī samʻī nūran, wa-gʻal fī baṣarī nūran, wa-gʻal fī ḥalfī nūran, wa-gʻal min amāmī nūran, wa-gʻal min fauqī nūran, wa-gʻal min taḥtī nūran. Allāhumma aʻtinī nūrā.

"Oh Allah, tue Licht in mein Herz, und tue Licht auf meine Zunge, und tue Licht in meine Ohren, und tue Licht in meine Augen, und tue Licht hinter mich, und tue Licht vor mich, und tue Licht über mich, und tue Licht unter mich, und umhülle mich mit Licht, o Allah." (*Buhārī*)

#### Beim Krankenbesuch

Allāhumma rabba n-nāsi, adhibi l-baʾsa, išfi, anta š-šāfī lā šifāʾa illā šifāʾuka, šifāʾan lā yuġādiru saqamā.

"O Herr der Menschheit, nimm dieses Leiden hinweg und schenke Heilung, denn Du bist der Heiler; es gibt keine Heilung außer Deiner Heilung, eine Heilung, die keine Krankheit zurücklässt." (*Buhārī*)

# Gegen Schulden

Allāhumma innī aʿūdubika mina l-hammi wa-l-ḥuzni, wa-ʾaʿūdubika mina l-ʾaǧzi wa-l-kasali, wa-ʾaʿūdubika mina l-ǧubni wa-l-buḫli, wa-ʾaʿūdubika min ġalabati d-daini wa-qahri r-rigāl.

"O Allah, ich suche Zuflucht bei Dir gegen den vergangenen und zukünftigen Kummer; ich trachte nach Schutz bei Dir gegen das Nichtvorhandensein von Mitteln und sein Nichtbenutzen durch Faulheit. Ich suche Deinen Schutz gegen moralische Feigheit und Geiz. Ich trachte nach Deinem Schutz gegen die Überwältigung durch Schulden und dagegen, von Menschen schlecht behandelt zu werden." (Abū Dāwūd)

Und:

Allāhumma kfinī bi-halālika 'an ḥarāmika wa-'aģninī bi-fadlika 'amman siwāka.

"O Allah, mache mich selbstgenügsam gegenüber unrechtmäßig Erworbenem durch das, was gesetzesmäßig verdient wurde, und mache mich durch Deine Gnade von jedem anderen unabhängig denn von Dir." (Abū Dāwūd)

#### Beim Erreichen seines Ziels

Al-hamdu lillāhi lladī bi-ni matihī tatimmu s-sālihāt.

"Aller Preis gebührt Allah, Dessen Gnade allein alle guten Dinge zur Erfüllung bringt." (Muslim)

### Am Sarg

إِنَّا لِلَّهِ وَانَّا إِلَيْهِ رَاجِعُوْنَ ، ٱللَّهُمَّ أَجِرْنِي فِي مُصِيْبَتِيْ وَأَخُلُفُ لِي خَيْرًا صِّنْهَا۔ ٱللَّهُمَّ اغْفِىُ لِ (اسم المتوفٰى ) وَارْفَحُ دَرَجَتَهُ فِي الْمَهُدِيِّيْنَ وَاخْلِفْهُ فِي عَقِيِهِ فِي الْغَابِرِيْنَ وَاغْفِىٰ لَنَا وَلَهُ يَارَبُّ الْعَلَمِيْنَ وَافْتَحُ لَهُ فِيْ قَبْرِةٍ وَنَوْرُلَهُ فِيهِ۔

Innā lillāhi wa-'innā ilaihi rāği'ūn. Allāhumma ağirnī fī muṣībatī wa-hluf lī hairan m-minhā. Allāhumma ġfir li-(Name der/des Verstorbenen) wa-rfa' darağatahū fī-l-

mahdiyyīna wa-ḥlifhu fī ʻaqibihī fi l-ġābirīna wa-ġfir lanā wa-lahū, yā-rabba l-ʻālamīna wa-ftaḥ lahū fī qabrihī wa-nawwir lahū fīh.

"Von Allah kommen wir und zu Allah kehren wir zurück. O mein Herr, stütze Du mich in diesem schmerzlichen Verlust und ersetze Du diesen Verlust mit etwas Besserem an seiner Stelle. O mein Herr, vergib Du … (Name der/des Verstorbenen) und erhöhe sie/ihn unter die Rechtgeleiteten, und bringe Du einen unter uns dazu, ihre/seine Stelle einzunehmen. Vergib Du uns wie auch ihr/ihm. O Herr der Welten, und mache Du ihre/seine Welt weit für sie/ihn in ihrem/seinem Grab und versieh sie/ihn dort mit Deinem Licht." (Muslim)

# Beim Friedhofsbesuch

As-salāmu ʿalaikum dāra qaumin m-muʾminīna wa-ʾinnā inšāʾallāhu bi-kum lāḥiqūn. As-salāmu ʿalaikum, yāahla l-qubūri, yaġfirullāhu lanā wa-lakum, antum salafunā wa-nahnu bi-l-ʾatar. "Friede sei auf euch, o ihr Gläubigen unter den Bewohnern dieser Gräber, Gläubige an und Unterwürfige zu Allah. Wir werden mit euch zusammentreffen gemäß Allahs Willen. Wir bitten Allah um Schutz für euch und für uns." (Muslim)

# Heiratsglückwünsche

Bārakallāhu laka, bārakallāhu laka, bāraka ʿalaikumā wa-ǧamaʿa bainakumā fī ḫairih.

"Möge Allah euch beiden Seinen Segen verleihen und Einklang zwischen euch hervorbringen in Wohltätigkeit." (Tirmidī, Hadith Nr. 1011)

### Gebet für die neue Braut

Allāhumma innī as'aluka min hairihā wa-haira mā ğabaltahā 'alaihi wa-'a'ūdubika min šarrihā wa-šarri mā ğabaltahā 'alaih. "O mein Herr, ich erbitte von Dir das Gute an ihr und das Gute dessen, was ihr innewohnt, und ich suche Zuflucht bei Dir vor dem an ihr, das Kummer erregt und dem kummervollen Teil ihrer Natur." (Abū Dāwūd)

#### Bei der Vereinigung von Mann und Frau

Bi-smillāh. Allāhumma ǧannibna š-šaiṭāna wa-ǧannibi š-šaiṭāna mā razaqtanā.

"Im Namen Allahs! Beschütze uns, oh Allah, vor allem Üblen, und halte alles Übel von dem fern, das Du uns schenken magst." (*Buḥārī*)

# Während des Einkaufens

Bi-smillāh. Allāhumma innī as aluka haira hāda s-sūqi wa-haira mā fīhā wa- a ūdubika min šarrihā wa-šarri mā fīhā. Allāhumma innī a ūdubika an aṣība fīhā ṣafqatan hāsirata.

"Im Namen Allahs. O Allah, ich ersuche Dich um das Beste dieses Marktes und um das Beste, was sich darin befindet. Und ich suche Schutz bei Dir vor seinem Unrecht und dem Schädlichen in ihm. O Allah, ich ersuche Deinen Schutz vor einem schlechten Handel." (Mustadrik Ḥākim)

### Um Leiden oder Betrübnis zu entgehen

Al-ḥamdu lillāhi lladī ʿāfānī mimma btalāka bihī wafaḍḍalanī ʿalā katīrin mimman ḥalaqa tafḍīlā.

"Aller Preis gebührt Allah, Der mich vor dem bewahrt hat, mit was Er euch betrübt hat, und Der mir den Vorzug gegeben hat vor vielen anderen Seiner Kreaturen." (*Tirmidī*)

# Angesichts einer unerwünschten Nacht

Allāhumma lā yaʾtī bi-l-ḥasanāti illā anta wa-lā yadfaʿu s-sayyiāti illā anta wa-lā ḥaula wa-lā quwwata illā billāh. "O Allah, niemand kann Gutes bringen außer Dir, und niemand kann Übles verhindern außer Dir. Und es gibt keine Macht (gegen das Böse) und keine Kraft (für das Gute) außer bei Allah." (Muslim)

#### Um einen Verlust wettzumachen

'Aṣā rabbunā an yubdi lanā ḥairan minhā innā ilā rabbinā rāġibūn.

Mag sein, unser Herr wird es uns mit etwas Besserem vergelten; wir wenden uns zu Ihm allein (in unserem Verlust)." (Muslim)

# Gegen die üblen Folgen großen Zorns

Allāhumma ģfir lī danbī wa-dhib ģaiza qalbī wa-'ağirnī mina š-šaitāni r-raǧīm.

"O unser Herr, vergib Du mir meine Sünden und nimm den würgenden Zorn aus meinen Herzen und gewähre Du mir Zuflucht bei Dir vor Satan, dem Verworfenen." (Musnad Ahmad)

# In Verteidigung gegen einen Feind

Allāhumma innā naǧ ʿaluka fī nuḥūrihim wa-na ʿūdubika min šurūrihim.

"O Allah, wir setzen dich gegen sie, und ersuchen Deinen Schutz gegen ihr Unheil." (Abū Dāwūd)

Allāhumma anta ʻaḍudī wa-naṣīrī bika aḥūlu wa-bika uqātil.

"O Allah, Du allein bist mein starker Arm und mein Helfer. Es ist mit Deiner Stärke, dass ich umhergehe, und es ist mit Deiner Hilfe, dass ich meine Schlacht kämpfe." (*Tirmidī*)

Allāhu akbar, Allāhu akbar, Allāhu akbar. Subḥāna lladī saḥḫara lanā hādā wa-mā kunnā lahū muqrinīna wa-'innā ilā rabbinā la-munqalibūn. Allāhumma innā nas'aluka fī safarinā hāda l-birra wa-t-taqwā wa-mina l-'amali mā tardā. Allāhumma hawwin 'alainā safarinā hādā wa-ṭwilnā bu'dah.

"Allah ist der Größte. Allah ist der Größte. Allah ist der Größte. Alle Herrlichkeit gebührt Ihm, Der es (das Fortbewegungsmittel) uns dienlich gemacht hat, während wir doch kein Vermögen hatten, es zu beherrschen. Wahrlich, wir werden alle zu Ihm zurückkehren. O Allah, wir ersuchen von Dir auf dieser unserer Reise Tugend und Rechtschaffenheit und solche Taten, die in Deinen Augen gefällig sind. O Allah, erleichtere Du für uns diese unsere Reise und verkürze ihre Dauer." (Tirmidī)

#### Beim Abschiednehmen

Astaudi 'ullāha dīnaka wa-'amānataka wa-'āhira 'amalika zawwadakallāhu t-taqwā wa-gafara danbaka wayassara laka l-haira ḥaitu mā kunt.

"Ich übergebe an Allah Deinen Glauben und Dein Vertrauen sowie die Höhepunkte Deiner Taten. Möge Allah Dir Rechtschaffenheit geben als eine Vorsorge, möge Er Dir Deine Sünden vergeben sowie es Dir leicht machen, Gutes und Tugend zu erreichen, wo immer Du auch sein magst." (Tirmidī)

# Beim Heraufgehen einer Anhöhe

Allāhumma laka š-šarfu ʻalā kulli šarfin wa-laka l-ḥamdu ʻalā kulli ḥāl.

"O Allah, Dir gebührt Ehre über jeder anderen Ehre, und Dein ist alle Lobpreisung, in welchem Zustand auch immer wir sind." (Abū Ya lā, Tirmidī)

# Beim Herabgehen von einer Anhöhe

 $\bar{A}$ 'ibūna tā'ibūna 'ābidūnā li-rabbinā ḥāmidūn.

"Rückkehrend, bereuend, anbetend und die Lobpreisung unseres Herrn verherrlichend." (*Tirmidī*)

### Gebet für die Kranken

رَبُّنَا الَّذِى فِى السَّمَاّءِ تَقَدَّسَ اِسْمُكَ ،أَمْرُكَ فِى السَّمَاّءِ وَالْأَرْضِ ،كَمَا رَحْمَتُكَ فِى السَّمَاّءِ ـ فَاجْعَلْ رَحْمَتَكَ فِى الْأَرْضِ ،اغْفِى لَنَا حُوبًا وَخَطَايَانَا أَنْتَ رَبُّ الطَّيِّبِيْنَ ،ـ أَنْوِلْ رَحْمَةً مِّنْ رَحْمَتِكَ ، وَشِفَاّءَ مِنْ شِفَاّبٍكَ عَلَى لَهٰذَا الْوَجْعِ ــ

Rabbunā lladī fi s-samā'i taqaddasa ismuka. Amruka fi s-samā'i wa-l-'ard kamā raḥmatuka fi s-samā'i fa-ǧ'al raḥmataka fi l-'ard, iġfir lanā hūban wa-ḥatāyānā anta rabbu ṭ-ṭayyibīna anzil raḥmatan m-min raḥmatika wa-šifā'an min šifā'ika 'alā hāḍa l-waǧ'.

"O unser Herr, Der Du bist im Himmel, verherrlicht sei Dein Name. Dein Wille geschieht im Himmel und auf Erden. So wie Deine Gnade im Himmel vorherrscht, so lasse sie auch auf der Erde wirken. Vergib uns unsere Sünden sowie unsere Übertretungen. Du bist der Herr der Reinen. Sende Deine Gnade herab aus Deinen mannigfaltigen Gnaden, und sende Deine Heilung aus Deiner Fülle zur Heilung dieser Krankheit." (Abū Dāwūd)

### Für das allgemeine Wohlsein

Al-ḥamdu lillāhi lladī kafānī wa-āwānī wa-l-ḥamdu lillāhi lladī aṭ ʿamanī wa-saqānī wa-l-ḥamdu lillāhi lladī manna ʿalayya as ʾaluka an tuǧīranī mina n-nār.

"Aller Preis gebührt Allah, Der mich genügend ausgerüstet hat für jedes Bedürfnis und Der mir Zuflucht gewährt hat. Und gepriesen sei Allah, Der mir zu Essen und zu Trinken gegeben hat. Und aller Preis gebührt Allah, Der gütig zu mir gewesen ist. Ich bitte dich, mich vor der Hölle zu retten." (Al-'askar an-Nawawiya, Bāb mā yaqūlu iḍā daḫala baitahū, Abū Dāwūd)

# Um während der Reise eine Nacht voller Schrecken abzuwehren

يا أَرْضُ ، رَبِّ وَرَبُّكِ اللَّهُ ، أَعُوذُ بِاللَّهِ مِنْ شَيِّكِ ، وَشَيِّ مَا فِيْكِ ، وَشَيِّ مَا خُلِقَ فِيْكِ ، وَشَيِّ مَا يَكُبُّ عَلَيْكِ ، أَعُوذُ بِاللَّهِ مِنْ شَيِّ كُلِّ أَسَدٍ وَحَيَّةٍ ، وَعَقْرُبِ ، وَمِنْ شَيِّ سَاكِنِ الْبَلَدِ ، وَمِنْ شَيِّ وَالِدٍ وَّمَا وَلَدَ

Yā-ʾarḍu, rabbī wa-rabbukillāhu. Aʿūdu billāhi min šarriki wa-šarri mā fī-ki wa-šarri mā huliqa fī-ki wa-šarri mā yadubbu ʿalaiki. Aʿūdu billāhi min šarri kulli asadin wa-hayyatin wa-ʿaqrabin wa-min šarri sākini l-baladi wa-min šarri wālidin wa-mā walad.

"O Erde. Allah ist mein Herr und dein Herr. Ich suche Zuflucht bei Allah vor dem Bösen und dem Bösen, das in dir ist sowie dem Bösen, das auf dir geschaffen wurde, und vor dem Bösen von allem, was auf dir herumschreitet. Ich suche Zuflucht bei Allah vor Schaden durch jeden Tiger, durch jede Schlange und durch jeden Skorpion, wie auch vor dem Schaden durch jeglichen Stadtbewohner und allem, was Nachkommenschaft hervorbringt." (Abū Dāwūd)

Anmerkung: Nach diesem Gebet werden die Hände vor das Gesicht gehalten und in dieser Haltung die letzten drei Suras aus dem Heiligen Qur'an rezitiert.

# Bei geistiger Unruhe und Erregung

Allāhumma stur 'aurātinā wa-'āmin rau 'ātinā.

"O Allah, bedecke Du unsere Nacktheit und sichere Du uns gegen unsere Aufregung." (Musnad Aḥmad bin Ḥanbal, Hadith Nr. 10573)

Und:

Allāhumma raḥmataka arǧū falā takilnī ilā nafsī ṭurfata 'ainin wa-ṣliḥ lī ša 'nī kullahū lā ilāha illā ant.

"O Allah, ich strebe nach Deiner Gnade, so lasse nicht dieses Selbst von mir mich auch nur für ein Augenzwin-

kern in Besitz nehmen, und richte alle meine Angelegenheit aufs Rechte. Niemand ist anbetungswürdig außer Dir." ( $Ab\bar{u}$   $D\bar{a}w\bar{u}d$ )

Und:

Yā-ḥayyu, yā-qayyūmu bi-raḥmatika astaġīt.

"Oh Du, lebendiger und sich-selbsterhaltender Gott. Ich strebe nach Deiner Gnade, dass sie mir in meiner Not helfen kann." (Mustadrik Hākim)

Und:

Lā ilāha illallāhu l-ʿazīmu l-ḥakīm. Lā ilāha illallāhu rabbu ʿarši l-ʿazīm. Lā ilāha illallāhu rabbu s-samāwāti wa-rabbu l-ʾardi wa-rabbu l-ʿarši l-karīm.

"Niemand ist anbetungswürdig außer Allah, dem Gro-

ßen, dem Weisen. Es gibt keinen Gott außer Allah, dem Herrn des mächtigen Throns. Es gibt keinen Gott außer Allah, Dem Herrn der Himmel und der Erde und dem Herrn des prächtigen Throns." (Buḥārī)

Anweisung: Sich zum Himmel wendend, soll man morgens und abends wiederholen: 'Allah! Allah! Er ist mein Herr. Ich setze ihm keinen Partner bei. Heilig ist Allah der Machtvolle. Heilig ist Allah, wert allen Preises."

# Morgengebet und Abendandacht

Bi-smillāhi lladī lā yadurru maʿa smihī šaiʾun fi l-ʾarḍi wa-lā fi s-samāʾi wa-huwa s-samīʿu l-ʿalīm.

"Im Namen Allahs, mit der Hilfe Dessen Namens nichts auf der Erde oder im Himmel verletzen kann; und Er ist der Allhörende, der Allwissende." (*Tirmidī*)

#### Das Abendgebet

أَمْسَيْنَا وَأَمْسَى الْمُلُكُ لِلَّهِ وَهُوَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيْرٌ، رَبِّ أَشَأَلُكَ خَيْرُ مَا فِيْ هَذَهِ اللَّيْلَةِ وَخَيْرُ مَا بَعْ مَهَا ، وَأَعُوذُ بِكَ مِنْ شَرِّ مَا فِيْ هٰذِهِ اللَّيْلَةِ وَمِنْ شَرِّ مَا بَعْ مَهَا ، رَبِّ أَعُوذُ بِكَ مِنَ الْكَسَلِ وَمِنْ سُوِّ عِالْكِ بَرِ وَالْكُفْيِ، ، رَبِّ أَعُوذُ بِكَ مِنْ عَذَابِ فِي النَّارِ وَعَذَابٍ فِي الْقَابُرِ

Amsainā wa-'amsa l-mulku lillāhi wa-huwa 'alā kulli šai'in qadīr. Rabbī as'aluka ḥaira mā fī hādihi l-lailati wa-ḥaira mā ba 'dahā wa-'a 'ūdubika min šarri mā fī hādihi l-lailati wa-min šarri mā ba 'dahā. Rabbi a 'ūdubika min kasali min sū'i l-kibari wa-l-kufri. Rabbi a 'ūdubika min 'adābin fi n-nāri wa- 'adābin fī l-qabr.

"Der Abend ist über uns gekommen, und es ist Abend im ganzen Land gemäß Allahs Befehl. Er hat die Macht über alle Dinge. Mein Herr, ich erbitte von Dir das Gute dieser Nacht und das Gute, das ihr folgen wird. Und ich suche Schutz bei Dir gegen das, was in dieser Nacht auch immer schädlich sein mag und gegen alles Böse, das danach kommt. 0 mein Herr, ich suche Zuflucht bei Dir gegen Untätigkeit, gegen das Üble des Stolzes und des Unglaubens. 0 mein Herr, ich suche Schutz bei Dir vor der Bestrafung des Feuers und vor der Bestrafung des Grabes." (Muslim)

### Beim Zubettgehen

بِاسْمِكَ اَللَّهُمَّ أَمُوْتُ وَأَحْيَا ،اَللَّهُمَّ أَسْلَمْتُ نَفْسِى إِلَيْكَ، وَوَجَّهْتُ وَجُهِيْ إِلَيْكَ وَفَوَّضْتُ أَمُوىِ ٓ إِلَيْكَ، وَأَلْجَاتُ ظَهْرِى ٓ إِلَيْكَ، رَغْبَةً وَرَهْبَةً إِلَيْكَ، لامَلْجَأَ وَلامَنْجَا مِنْكَ إِلَّا إِلَيْكَ، امَنْتُ بِكِتَابِكَ الَّذِى أَنْزَلْتَ وَبِنَبِيِّكَ الَّذِى أَزْسَلْتَ.

Bi-smikallāhumma amūtu wa-'aḥyā. Allāhumma aslamtu nafsī ilaika wa-waǧǧahtu waǧhī ilaika wa-fawwaḍtu amrī ilaika wa-'alǧa'tu zahrī ilaika raġbatan wa-rahbatan ilaika lā malǧa'a wa-lā manǧa'a minka illā ilaika āmantu bi-kitābika llaḍī anzalta wa-nabiyyika llaḍī arsalt.

"O mein Herr, mit Deinem Namen will ich sterben, so wie ich mit ihm lebe. O mein Herr, ich anvertraue mich selbst Deiner Obhut und ich wende mein Gesicht zu Dir und ich gebe alle meine Angelegenheiten in Deine Hände. Und ich ruhe meinen Rücken aus an Dir in Hoffnung und in Furcht vor Dir. Es gibt keine Zuflucht vor Dir und kein Entkommen von Dir außer in und zu Dir. Ich habe an das Buch geglaubt, das Du herabgesandt hast, und an den Propheten, den Du erhoben hast." (Tirmidī)

### Das Morgengebet

أَصْبَحْنا وَأَصْبَحَ الْبُلُكُ يِلْعِ وَالْحَمُّدُ يِلْةِ ، لَآ إِلَّا اللَّهُ وَحُدَلَاً لاَ شَهِيكَ لَهُ، لَهُ الْبُلُكُ وَلَهُ الْحَبُّدُ، وَهُوَعَلَى كُلِّ شَى ءَ قَدِيثٌ ، رَبِّ أَسْأَلُكَ خَيْرَ مَا فِيْ هٰذَا الْيَوْمِ وَخَيْرَ مَا بَعْدَلاً ، وَأَعُوذُ بِكَ مَا فِي هٰذَا الْيَوْمِ وَ شَيِّ مَا بَعْدَلاً ، رَبِّ أَعُوذُ بِكَ مِنَ الْكَسَلِ وَسُوْءِ الْكِبْرِوَ الْكُفْيِ، رَبِّ أَعُوذُ بِكَ مِنْ عَذَا بِ فِي الثَّابِ فِي الْقَابْرِ

Aşbaḥnā wa-`aşbaḥa l-mulku lillāh. Al-ḥamdu lillāh. Lā ilāha illallāh waḥdahū lā šarīka lahū lahu l-mulku wa-lahu l-ḥamdu wa-huwa ʿalā kulli šaiʾin qadīr. Rabbi asʾaluka ḥaira mā fī hāḍa l-yaumi wa-ḥaira mā baʿdahū wa-ʾaʿūḍubika min šarri mā fī hāḍa l-yaumi wa-min šarri mā baʿdah. Rabbi aʿūḍubika min l-kasali min sūʾi l-kibari wa-l-kufri. Rabbi aʿūḍubika min ʿaḍābin fī n-nāri wa-ʿaḍābin fī l-qabr.

"Der Morgen ist über uns gekommen, und es ist Morgen im ganzen Land gemäß Allahs Befehl. Und aller Preis gebührt Allah. Niemand ist anbetungswürdig außer Allah, Der der Eine ist ohne jeden Partner oder Gleichgestellten. Sein ist das Reich und Sein ist die Lobpreisung und Sein ist die Macht über jedes Ding. 0 mein Herr, ich erbitte von Dir, was auch immer an Gutem in diesem Tag liegt und das Gute dessen, das ihm folgt. Und ich suche Zuflucht bei Dir ge-

gen was auch immer dieser Tag an Schlechtem bereithalten mag und dem Bösen, das dem folgt. O mein Herr, ich strebe nach Schutz bei Dir gegen den Mangel an Lebhaftigkeit, aus den von ihm angebotenen Möglichkeiten das Richtige zu machen, wie auch gegen das Üble des Stolzes und des Unglaubens. O mein Herr, ich suche Schutz bei Dir vor der Bestrafung des Feuers und vor der Bestrafung des Grabes." (Muslim, Tirmidī)

#### Beim Verlassen einer Versammlung

Subḥānkallāhumma wa-bi-ḥamdika. Ašhadu an lā ilāha illā anta. Astaģfiruka wa-ʾatūbu ilaika.

"Heilig bist Du, o Allah, und aller Preis gebührt Dir. Ich bezeuge, dass niemand anbetungswürdig ist außer Dir. Ich ersuche um Vergebung von Dir, und zu Dir wende ich mich (um Hilfe)."(*Tirmidī*)

# Beim Erblicken des Mondes in dessen erster Nacht nach dem Neumond zum Mond-Monatsbeginn

Allāhumma ahillahū 'alainā bi-l-'amni wa-l-'īmani wa-s-salāmati wa-l-'islami rabbī wa-rabbukallāhu.

"O unser Herr, lass diesen Mond in Frieden und Glauben, Sicherheit und Islam über uns aufgehen. Mein Herr und dein (der des Mondes) Herr ist Allah." (*Tirmidī*)

#### Beim Fasten beenden

Allāhumma laka şumtu wa-ʿalā rizqika afṭartu.

"O Allah, für Dich allein habe ich gefastet, und ich breche das Fasten mit dem, womit Du mich versorgt hast." (Abū Dāwūd)

Und:

Dahaba z-zam'u wa-btallati l-'urūqu wa-<u>t</u>abbata l-'aǧru inšā'allāhu ta'ālā.

"Verschwunden ist der Durst und erfrischt sind die Venen, und — so Gott will — ist die Belohnung aufrichtig verdient." (Abū Dāwūd)

# "Lailatul l-Qadr" (Nacht des Schicksals) -Gebet (sollte zu jeder freien Minute gebetet werden)

Allāhumma innaka 'afuwwun tuḥibu l- 'afwa fa- 'fu 'annī

"0 Allah, Du bist der große Verzeiher, und Du liebst die Vergebung - so vergib mir." (Muslim)

#### Wenn es regnet

Allāhumma suqyānan nāfiʿā.

"0 unser Herr, gib uns reichlich von diesem segensreichen Regen."  $(Buh\bar{a}r\bar{\imath})$ 

Und:

Allāhumma ṣayyiban nāfi ʿā.

"0 unser Herr, regne Du für uns reichlich und segensreich" (Buḥārī)

Und:

Allāhumma ǧʻalhu sababa raḥmatin wa-lā taǧʻalhu sababa ʻadāb

"O unser Herr, mache es zu einer Quelle Deiner Barmherzigkeit, und mache es nicht zu einem Mittel der Bestrafung." (*Buhārī*)

### Gebet um reichlichen Regen

Allāhumma ḥawālainā wa-lā 'alainā. Allāhumma 'ala l-ākāmi wa-z-zirābi wa-l-ģibāli wa-buṭūni l-'audiyati wa-manābiti ṣ-ṣaǧarah.

"O unser Herr, lasse es regnen für uns und überall um uns herum, aber nicht zu unserem Nachteil. O unser Herr, lasse es auf die Walle und Hügel regnen, auf die Berge und in den Tiefen der Täler sowie in den Wäldern." (*Buḥārī*)

#### Wenn es donnert

Allāhumma lā taqtulnā bi-ģaḍabika wa-lā tuhliknā bi-'aḍābika wa- ʿāfinā qabla ḍālik.

"O unser Herr, töte uns nicht mit Deinem Zorn und lasse uns nicht zugrundegehen unter Deiner Bestrafung und rette uns, bevor es uns ereilt." (*Tirmidī*)

# Um dem Übel eines Sturmes zu entgehen

ٱللَّهُمَّ إِنِّي أَسْئَلُكَ خَيْرُهٰ فِي وَالرَّيَاحِ وَخَيْرُ مَا فِيهَا وَخَيْرُ مَا أُرْسِلَتْ بِهِ وَأَعُوْذُ بِكَ مِنْ شَرِّ مَا فِيهَا وَشَرِّ مَا أُرْسِلَتْ بِهِ Allāhumma innī as aluka haira hādihi r-rayāḥi wahaira mā fīhā wa-haira mā ursilat bihī wa- a ūdubika min šarri mā fīhā wa-šarri mā ursilat bih.

"O unser Herr, ich bitte Dich um das Gute dieses Windes sowie um des Guten darin und um das Gute, mit dem er geschickt wurde. Und ich suche Zuflucht bei Dir vor seinem Bösen und dem Bösen, das in ihm ist, und dem Bösen, mit dem er geschickt wurde." (Muslim, Tirmidī)

#### Beim Verzehren einer frischen Frucht

Allāhumma bārik lanā fī tamarinā wa-bārik lanā fī madīnatinā wa-bārik lanā fī ṣāʿinā wa-bārik lanā fī muddinā. Allāhumma kamā araitanā awwalahū fa-ʾarinā āḥirah.

"O Allah, mache Du dies zu einer gesegneten Frucht für uns, und mache diese unsere (Stadt) zu einer gesegneten Stadt, und segne für uns unsere "sā" (Handvoll) und segne für uns unser Muddu (zwei Handvoll). O Allah, geradeso wie

Du uns mit der ersten Frucht der Jahreszeit versorgt hast, so versorge uns auch mit der letzten Frucht der Jahreszeit." (*Tirmidī*)

#### Zu Beginn der Pilgerfahrt (wenn man die Pilgerkleidung anzieht)

Allāhumma labaika. Allāhumma innī as'aluka riḍāka wa-lǧannata wa-'as'aluka l-'afwa bi-raḥmatika mina n-nār.

"O Allah, hier bin ich, um Dir zu dienen. O Allah, ich trachte nach deinem Wohlgefallen, und nach Deinem Paradies. Und ich trachte danach, durch Deine Barmherzigkeit vor dem Feuer verschont zu werden." (Tirmidī, Ḥitābu l-ḥaǧǧ)

#### Gebet an der "yamāni" "-Ecke

ٱللَّهُمَّ إِنِّىٰ أَسْأَلُكَ الْعَفْوَوَالْعَافِيَةَ فِي الدُّنْيَا وَالْاٰخِرَةِ رَبَّنَا اٰتِنَا فِي الدُّنْيَا حَسَنَةً وَ فِي الْاٰخِرَةِ حَسَنَةً وَقِنَا عَذَابَ النَّادِ Allāhumma innī as aluka l- afwa wa-l- āfiyata fi d-dunyā wa-l- āḥira. Rabbanā ātinā fi d-dunyā ḥasanatan wa-fi l- āḥirati ḥasanatan wa-qinā adāba n-nār.

"O Allah, ich trachte nach Deiner Vergebung und Sicherheit in diesem Leben hier wie auch im Leben nach dem Tod. O Allah, gib uns den Segen dieses Lebens wie auch den des Lebens nach dem Tod und rette uns vor der Bestrafung durch das Feuer." (Tirmidī, Ḥitābu l-ḥaǧǧ)

#### Zu "safā" und "marwa"

Rabbi ġfir wa-rḥam. Anta l-'a 'azzu l-'akram.

"O Allah, vergib mir und sei barmherzig mit mir. Du bist der Mächtigste und wert höchster Ehre und Lobpreisung." (Tirmidī, Ḥitābu l-ḥaǧǧ)

#### In 'arafāt

ٱللَّهُمَّ اهۡدِنَابِالْهُدٰى وَزَیِّنَابِالتَّقُوٰى وَاغُفِىٰ لَنَافِى الْأَخِیَ قِوَ الْاُوْلِى ،ٱللَّهُمَّ اِنِّیُ أَسْتَلُكَ رِزْقًا حَلَالًا طَیِّبَامُّ بَارَكًا ـ ٱللَّهُمَّ مَا أَحْبَبْتَ مِنْ خَیْرِ فَحَیِّبْهُ الیُنَا ویَسِّمُهُ لَنا وَمَاكَیَهُتَ مِنْ شَیِّ فَکَرِّهْهُ اِلیْنَا وَجَنِّبْنَاهُ وَلَا تَنْزِعْ مِنَّا الْوِسْلَامَ بَعْدَ إذْ هَدَیْتَنَا ـ

Allāhumma hdinā bi-l-hudā wa-zayyinā bi-t-taqwā waġfir lanā fī l-ʾāḥirati wa-l-ʾūlā. Allāhumma innī asʾaluka rizqan ḥalālan, ṭayyiban, mubārakan. Allāhumma mā aḥbabta min ḥairin fa-ḥabbibhu ilainā wa-yassirhu lanā wa-mā karahta min šarrin fakarrihhu ilainā wa-ǧannibnāhu wa-lā tanziʿminna l-ʾislāma baʿda id hadaitanā.

"O Allah, führe Du uns mit Deiner Führung, und schmücke Du uns mit Rechtschaffenheit, und bedecke unsere Unzulänglichkeiten im Leben nach dem Tode genauso wie in diesem Leben. O Allah, ich suche Versorgung für mein Leben von Dir rechtmäßig erworben, rein und gesegnet. O Allah, was auch immer Du an Gutem liebst, mache Du es liebenswert für uns und erleichtere es für uns; und was an Bösem Du widerwillig findest, mache es uns verhasst und halte Du uns so entfernt davon. Und beraube uns nicht des Islam, nachdem Du uns rechtgeleitet hast." (Tirmidī, Ḥitābu l-ḥaǧǧ)

'Arafāt ist ein Ort einige Kilometer außerhalb Mekkas, an dem im Zusammenhang mit der Pilgerfahrt Gebetsgottesdienste stattfinden. Am betreffenden Tag der Pilgerfahrt versammeln sich die Pilger auf der Ebene von 'Arafāt, wo Hadhrat Muhammad<sup>SAW</sup>, der Heilige Prophet Gottes, seine Abschiedsrede gehalten hatte. In dieser einzigartigen und riesigen Versammlung von Menschen aus allen Enden der Erde werden die Pilger wiederum von dem Bewusstsein bewegt, sich auf einem Platz zu befinden, der Zeugenschaft leistet für die Tatsache, dass hier einst der Prophet zu jenen gesprochen hatte, die als erste dem Ruf Allahs gefolgt waren. Die Worte Hadhrat Muhammads<sup>SAW</sup> am 'arafāt-Tag seiner "Abschiedswallfahrt" lauteten:

"Eure Habe, Eure Ehre und Euer Leben sind geheiligt und geschützt durch die Heiligkeit des Tals, dieses Monats und dieser Stadt — Mekka und ihr Tal. Ihr werdet bald vor Eurem Herrn erscheinen und Er wird Euch für alle Eure Taten zur Rechenschaft ziehen. Seid bedacht, dass, nachdem ich gegangen bin, Ihr nicht in die Irre geht...

Erinnert Euch immer Eurer Pflichten gegenüber Allah im Hinblick auf Eure Ehegattinnen. Ihr habt sie unter dem Schutz von Allahs Namen geheiratet und sie sind Eure gesetzlichen Frauen im Einklang mit Allahs Wort geworden. Erinnert euch deshalb gut Eurer Verpflichtungen...

O Menschen, Euer Gott ist einer und Eure Abstammung ist eine, Ihr seid alle Brüder und alle gleich: Ein Araber hat keinen Vorrang vor einem Nichtaraber und auch ein Nichtaraber kann keinen Vorrang vor einem Araber haben; ein weißer Mann hat keinen Vorrang gegenüber einem Schwarzen und ein Schwarzer soll kein Privileg gegenüber einem weißen Mann haben.

Ich hinterlasse Euch etwas, das Euch gegen jeden Irrtum und jeden Fehler schützen wird, wenn Ihr Euch danach richtet. Es ist Allahs Buch (der Heilige Qur'an)...

Betet Euren Herrn an, verrichtet das Gebet, haltet das Fasten während des Monats Ramadan ein, zahlt mit Freude die Zakat, vollzieht die Pilgerfahrt zum Haus Allahs und gehorcht denen, die unter Euch die Befehlsgewalt besitzen. Allah wird Euch in Sein Paradies eintreten lassen..." (Übersetzung der Abschiedsrede aus: DER ISLAM, Ausgabe 5/1972, Seiten 5-6).

#### Um sich gegen den Einfluss von Satan zu schützen

A ʿūdu bi-kalimātillāhi t-tāmati min ġaḍabihī wa- ʿiqābihī wa-šarri ʿibādihi wa-min hamāzāti š-šayāṭīni an yahḍurūn.

"Ich suche Zuflucht bei den vollkommenen göttlichen Worten gegenüber Gottes Zorn, Seiner Bestrafung und gegen das Unheil Seiner Kreaturen sowie gegen üble teuflische Eingebungen und Schläge." (Tirmidī)

#### Allgemeine, umfassende Gebete

Allāhumma innī as aluka hubbaka wa-hubba man yuḥibbuka wa-l- amala lladī yuballigunī hubbak.

"0 Allah, ich trachte nach Deiner Liebe sowie nach der Liebe jener, die Dich lieben; und ermögliche es mir, Taten zu vollbringen, die es mir ermöglichen, Deine Liebe zu erlangen." (*Tirmidī*)

Und:

Allāhumma ǧʻal ḥubbaka aḥabba ilayya min nafsī wamālī wa-ʾahlī wa-mina l-māʾi l-bārid.

"O Allah, bringe mich dazu, die Liebe zu Dir allem vorzuziehen; eingeschlossen mich selbst, meinen Besitz, meine Familie, ja sogar kühles Wasser." (*Tirmidī*)

Und:

Allāhumma ṭahhir qalbī min n-nifāqi wa-ʾamalī mina r-riyāʾi wa-lisānī mina l-kadibi wa-ʿainī mina l-ḥiyānati fa-ʾinnaka taʿlamu ḥāʾinata l-ʿuyūni wa-mā tuhfi ṣ-ṣudūr.

"O Allah, läutere Du mein Herz von Heuchelei und beraube mein Verhalten der Motive des Zurschaustellens und meine Zunge der Lüge sowie mein Auge des unredlichen Blicks, denn Du weißt um den Betrug des Auges oder dessen, was auch immer in den tiefsten Winkeln des Herzens verborgen ist." (Tirmidī, Ḥitāb tārīḥ lil-ḥatīb)

#### Um außergewöhnliche Anstrengungen zu überwinden

Allāhumma innī aʿūdubika min ğahdi l-balāʾi wa-darki š-šaqāʾi wa-sūʾi l-qaḍāʾi wa-šamātati l-ʾaʿdāʾ. "0 mein Herr, ich suche Zuflucht bei Dir gegen qualvolle und die Seele zermarternde Pein, dagegen, dass mich völliger Ruin befällt sowie gegen die schlimmsten Unglücke und dagegen, dass sich die Feinde über unsere Missgeschicke freuen." (Buḥārī und Muslim)

#### Um Gottes Schutz zu erhalten

ٱعُودُ بِكَلِمَاتِ اللَّهِ التَّامَآتِ الَّتِي لَا يُجَاوِزُهُنَّ بَرُّ وَلَا فَاجِرْبِاَسُمَآءِ الْحُسُنٰى وَ مَا عَلِمْتُ مِنْهَا وَمَالَمُ اَعْلَمُ مِنْ شَيِّ مَا خَلَقَ وَبَدَاً وَذَرَأُ مِنْ شَيِّ مَا يَنْزِلُ مِنَ السَّمَاءِ وَمِنْ شَيِّ مَا يَعْرُمُ فِيهَا وَمِنْ شَيِّ مَا ذَرَأَ فِي الْأَرْضِ وَمِنْ شَيِّ مَا يَخْرُمُ مِنْهَا وَمِنْ شَيِّ فِتَنِ اللَّيْلِ وَالنَّهَارِ وَمِنْ شَيِّ طَوَارِقِ اللَّيْلِ يَطُنُ قُبِخَيْرِيا رَحْلَٰنُ۔

A'ūdu bi-kalimātillāhi t-tāmmāti llatī lā yuğāwizuhunna barrun wa-lā fāğirun bi-'asmā'i l-ḥusnā wa-mā 'alimtu minhā wa-mā lam a'lamu min šarri mā ḥalaqa wa-bada'a wa-dara'a min šarri mā yanzilu mina s-samā'i wa-min šarri mā ya ruğu fīhā wa-min šarri mā dara'a fi l-'ardi wa-min šarri mā yaḥruğu minhā wa-min šarri fitani l-laili wa-n-nahāri wa-min šarri tawāriqi l-laili yatruqu bi-ḥairin, yā-raḥmān.

"Ich suche Zuflucht in den vollkommenen göttlichen Worten, denen niemand entfliehen kann, sei er ein Guter oder ein Schlechter. Ich suche Zuflucht bei den göttlichen Namen, ob ich sie kenne oder ob ich sie nicht kenne, gegen das Böse, das Gott geschaffen, ins Leben gerufen und verbreitet hat. Ich suche Zuflucht bei den göttlichen Namen gegen das Böse, das vom Himmel herabkommt oder in ihn aufsteigt. Und ich suche Zuflucht bei den göttlichen Namen gegen das Böse, das sich auf der Erde verbreitet sowie gegen das Böse, das aus ihr hervorkommt. Ich suche Zuflucht bei den göttlichen Eigenschaften gegen die Prüfungen der Nacht und gegen die Prüfungen des Tages; gegen die Unglücksfalle, die einen in der Nacht überwältigen können, aber nicht gegen jenes, das mit Gutem verbunden ist, o barmherziger Herr." (Muwatţa Imam Mālik)

#### Gebete des Verheißenen Messias<sup>as</sup>

#### In Schwierigkeiten

"Mein Wohltäter und mein Gott, ich bin ein nichtsnutziger Diener von Dir, sündig und unbedachtsam. Du hast mich Unrecht nach Unrecht begehen sehen und hast mir immer wieder Deine Gunst gewährt. Du bist Zeuge meiner immer wiederkehrenden Sünde und hast mich wieder und immer wieder mit Großmut überschüttet. Du hast meine Säumnisse immer bedeckt und hast mich mit Deinen unzählbaren Geschenken bereichert. So erbarme Dich nochmals dieses unwürdigen Sündigen und vergib mir meine Unverschämtheit und Undankbarkeit und befreie mich von diesen Sorgen, denn es gibt niemanden außer Dir, den ich um Hilfe ersuchen kann. Amien." (Maktūbāt-e ahmad, Band V, Seite 3)

#### Alleingelassen

"Mein Gott, erhöre meine demütige Bitte, denn ich bin alleingelassen worden. Meine Zuflucht und mein Schild, antworte Du mir, denn ich bin verlassen. Mein Geliebter, mein liebster Geliebter, verlasse mich nicht; ich bin mit Dir, und meine Seele wirft sich nieder vor Dir." (Sīrat ḥaḍrat masīḥu l-mauʿūdas von Yaqub Ali Irfani)

#### Auf der Suche nach Einheit mit Gott

"Gebieter des Universums, ich kann Dir nicht genug für Deine Gaben danken. Du bist gnädig und barmherzig, und unzählig sind die Gunstbezeugungen, die Du mir geschenkt hast. Vergib mir meine Sünden, so dass ich nicht zugrunde gehe; fülle Du mein Herz mit Deiner reinen Liebe, so dass ich leben mag. Bedecke Du meine Versäumnisse und ermögliche es mir, mich so zu verhalten, dass Du mit mir zufrieden sein magst. Ich suche Zuflucht bei Dir vor der Gefahr, mir Deinen Zorn zuzuziehen. Erbarme Dich meiner. Erbarme Dich meiner. Erbarme Dich meiner. Und schütze Du mich vor dem Unheil in dieser Welt und im Leben nach dem Tod, denn alle Gnade und Gunst sind in Deinen Händen. Āmīn." (Maktūbāt-e aḥmad, Band V, S. 5)

#### An der Ka ba

Der Verheißene Messias<sup>AS</sup> wies Sufi Ahmad Jan<sup>RA</sup> an, für ihn an der Ka'ba das folgende Gebet in seinem Namen darzubringen:

"O Du Allerbarmherzigster, ein demütiger Diener von Dir, nichtsnützig und voller Fehler und unwürdig, mit Namen Ghulam Ahmad, aus dem Land Indien, fleht Dich an: Allerbarmherzigster, gewähre Du es mir, dass Du mit mir zufrieden bist und vergib (mir) meine Säumigkeiten und Sünden, denn Du bist der Meistvergebende, immer Barmherzige. Ermögliche Du mir ein solches Verhalten, dass Du sehr zufrieden mit mir sein magst. Trenne mich von meinem Ego, wie die Trennung zwischen dem Osten und dem Westen. Lasse mein Leben und meinen Tod und jede meiner Fähigkeiten Deiner Sache auf das Vollkommenste geweiht sein; lasse es geschehen, dass ich in Deiner Liebe lebe und in Deiner Liebe sterbe, und lass mich auferstehen unter jenen, die Dich vollkommen lieben.

Allerbarmherzigster, bringe Du aus Deiner Gnade zur Erfüllung den Zweck, für dessen Verbreitung Du mich beauftragt hast, und auch den Dienst, durch den Du mein Herz inspiriert hast, und veranlasse, dass die Botschaft des Islam seinen Gegnern durch diesen Demütigen triumphierend überbracht wird, wie auch jenen, die von seiner Vortrefflichkeit keine Kenntnis besitzen. Behalte Du diesen Demütigen und jene, die ihn lieben und ihm folgen, in dem Schatten und der Sicherheit Deiner Vergebung und Deines Mitleids, und sorge für sie in diesem Leben und im Leben nach dem Tod materiell wie auch spirituell, und lasse Du sie das Haus

Deines Wohlgefallens erreichen. Sende Du die Fülle Deines Friedens und Deiner Segnungen auf Deinen auserwählten Gesandten und seine Gefährten und sein Volk herab. Āmīn." (Maktūbāt-e aḥmad, Band V, Seiten 17 und 18)

#### Gebet zur Unterscheidung zwischen Wahrheit und Unwahrheit

Zur aufrichtigen Reue entschlossen, bete man nachts zwei rak 'āt oder nawāfil, wobei in der ersten rak 'a die Sura Yā-Sīn und in der zweiten rak 'a einundzwanzigmal die Sura al-'Ihlāṣ rezitiert werden. Nachdem man ebenfalls in der zweiten rak 'a nach dem tašahhud dreihundertmal Segnungen für den Heiligen Propheten Muhammad saw (durūd šarīf) erfleht sowie anschließend dreihundertmal um die Vergebung seiner Sünden gefleht hat (astaġfirullāhi rabbī min kulli danbin wa-'atūbu ilaih — Ich ersuche Vergebung bei Allah, meinem Herrn, für all meine Sünden und wende mich zu Ihm), richte man die folgende demütige Bitte an Allah:

"O Du Allmächtiger und Barmherziger, Du kennst das, was versteckt ist, und wir kennen es nicht; und der Angenommene, der Zurückgewiesene und der Wahrhaftige und der Betrüger können nicht vor Dir versteckt bleiben. Wir flehen Dich daher demütig an, uns aus Deiner Gnade heraus in einer Vision oder in einem Traum oder auf dem Weg einer Offenbarung die Wahrheit betreffend dieses Mannes, der den Anspruch erhebt, der Verheißene Messias, der Mahdi und Reformer dieses Zeitalters zu sein, zu erkennen zu geben, und ob er gemäß Deines Urteils wahrhaft oder falsch ist; so dass wir, wenn er verworfen ist, nicht in die Irre geführt werden, dadurch, dass wir ihn annehmen; oder dass, wenn er von Dir ist und angenommen, wir nicht zugrunde gehen dadurch, dass wir ihn verleugnen und erniedrigen. Schütze Du uns gegen jegliche Versuchung, denn Du allein hast alle Macht. Āmīn." (al-Badr, Band 9)

Anmerkung: Dieses Gebet sollte für wenigstens zwei Wochen in vollkommener Offenheit dargebracht werden. Denn wenn jemand, dessen Meinung schon stark beeinflusst und voller Hass ist, danach trachtet, bezüglich einer Person informiert zu werden, die er als schlecht ansieht, wird er von Satan besucht, der jener Dunkelheit, die dessen Meinung bereits umgibt, weitere Dunkelheit hinzufügt.

#### Gebet zur Befreiung von Sünde

"Ich bin ein Sünder und kann nichts erreichen denn durch Deine Leitung und durch Deine Gnade. Sei Du barmherzig zu mir und reinige mich von aller Sünde, denn außer durch Deine Gnade und Barmherzigkeit gibt es niemanden sonst, der mich reinigen könnte. Wir sind Deine sündigen Diener und sind von unserem Ego überwältigt; vergib Du uns und schütze Du uns gegen das Unheil dieser Welt und das der nächsten.  $\bar{A}m\bar{\imath}n$ :" (al-Badr, Band 3, Seite 4)

#### Gottessuche

"O mein allmächtiger Gott, mein geliebter Führer. Zeige Du uns den Weg, auf dem Dich die Wahrhaftigen und Reinen erlangen; und bewahre uns vor jenen Pfaden, deren Ziel nur Begierde, Groll, Argwohn oder die Gier nach weltlichen Dingen ist. Āmīn." (Botschaft der Versöhnung, Seite 15, Auflagejahr 2014, Verlag Der Islam)

#### Um Konzentration im Gebet

Der Verheißene Messias<sup>AS</sup> erhielt einen Brief, in dem gefragt wurde, wie man Konzentration im Gebet erlangen könne, und den er folgendermaßen beantwortete:

"Friede sei mit dir und die Gnade Allahs und Seine Segnungen. Der einzige Weg ist der, mit göttlichem Gebet um Konzentration zu flehen und nicht mit einer beiläufigen Wiederholung des Gebets zufrieden zu sein. Versuche, dich soweit zu konzentrieren, wie es dir möglich ist, und sollte es dir nicht gelingen, dann erflehe am Ende jeder rak a in der  $qiy\bar{a}m-e$   $t\bar{a}niya$  (zweite stehende Haltung):

,O Allmächtiger Gott, Herr der Majestät, ich bin ein Sünder, und soweit hat das Gift der Sünde mein Herz durchdrungen, dass ich nicht mehr dazu fähig bin, mich in meinen Gebeten mit überfließendem Herzen zu konzentrieren. Vergib Du mir aus Deiner Gnade und Barmherzigkeit heraus meine Sünden und übersieh meine Säumnisse, und mache Du mein Herz weich und fülle es mit der Vorstellung von Deiner Größe und mit Deiner Furcht und Liebe, so dass es mir, nachdem seine Verhärtung entfernt ist, möglich sein wird, mich im Gebet zu konzentrieren. Āmīn." (Fatāwā hadrat masīhu l-mau ūdas, Seite 37)

# Einige kurze Suras für die Rezitation während des *ṣalāt* mit wörtlicher Übersetzung und Transkription

Sura 103 al-'Aşr

| Wa-l-ʿaṣr               | inna                            | l- 'insāna             | la-fī ḫusr          | illā                     | lla <u>d</u> īna |
|-------------------------|---------------------------------|------------------------|---------------------|--------------------------|------------------|
| Beim<br>Nachmit-<br>tag | Wahrlich                        | der<br>Mensch<br>(ist) | im Ver-<br>lust     | außer                    | Jenen            |
| āmanū                   | wa-ʿamilu<br>ṣ-ṣāliḥāt          | wa-<br>tawāṣau         | bi-l-<br>ḥaqqi      | tawāṣau                  | bi-ṣ-<br>ṣabr    |
| die glau-<br>ben        | und gute<br>Werke<br>verrichten | und<br>motivieren      | mit der<br>Wahrheit | (und)<br>motivie-<br>ren | mit<br>Geduld    |

#### Sura 106 al-Quraiš

# بِسْمِ اللهِ الرَّحُمٰنِ الرَّحِيْمِ ۞ لِإِيْلْفِ قُرَيْشٍ ۞ إلفِهِمُ رِحْلَةَ الشِّتَاّءِ وَالطَّيْفِ ۞ فَلْيَعْبُدُوْ ارَبَّ لْهَا اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِيقِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ المِلْمُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ المِلْمُ اللهِ ا

| li-ʾīlāfi<br>quraiš                        | īlāfihim                     | riḥlata<br>š-sitāʾi<br>wa-ṣ-<br>ṣaif               | fa-l-<br>ya budu        | rabba          | hā <u>d</u> ā<br>l-baiti |
|--------------------------------------------|------------------------------|----------------------------------------------------|-------------------------|----------------|--------------------------|
| Wegen der<br>Vorlie-<br>be der<br>Quraisch | Ihrer<br>Vorliebe<br>(für)   | Reisen<br>im<br>Winter<br>und (im)<br>Som-<br>mer, | sollten sie<br>dienen   | (Dem)<br>Herrn | dieses<br>Hau-<br>ses,   |
| lladī                                      | aṭʿamahum<br>min ǧūʿin       | wa                                                 | āmanahum                | min            | ḥauf                     |
| Welcher                                    | ihnen den<br>Hunger<br>nimmt | und                                                | sie bewahrt/<br>sichert | vor            | Furcht                   |

#### Sura 109 al-Kāfirūn

# بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمُنِ الرَّحِيْمِ ۞ قُلْ يَايُّهَا الْكُفِرُونَ ﴾ لَآ اَعْبُدُ مَا تَعْبُدُونَ ۞ وَلَاۤ اَنْتُمْ عٰبِدُونَ مَاۤ اَعْبُدُ ۞ وَلَاۤ اَنَاعَابِدٌ مَّاعَبَدُ تُّمُ ۞ وَلَاۤ اَنْتُمُ عٰبِدُونَ مَاۤ اَعْبُدُ ۞ لَكُمْ دِينُنُكُمْ وَلِيَ دِيْنِ۞

| Qul             | yā-<br>'ayyuha | l-kāfirūn         | lā             | a budu         | mā               |
|-----------------|----------------|-------------------|----------------|----------------|------------------|
| Sprich          | O ihr          | Ungläu-<br>bigen  | Nicht          | verehre<br>ich | Den den          |
| ta budūn        | wa-lā          | antum             | ʿabidūn        | mā             | a ʻbud           |
| Ihr<br>verehrt. | Und nicht      | ihr               | verehret       | Den, Den       | Ich<br>verehre.  |
| wa-lā           | ana            | ʿābidun           | mā             | `abadtum       | wa-lā            |
| Und<br>nicht    | ich            | verehre           | Den, Den       | Ihr verehrt    | Und<br>nicht     |
| antum           | ʿābidūna       | mā                | a 'bud         | lakum          | dīnukum          |
| ihr             | verehrt        | Den, Den          | Ich<br>verehre | Für euch (ist) | Eure<br>Religion |
| wa-             | liya           | dīn               |                |                |                  |
| und             | Für mich (ist) | Meine<br>Religion |                |                |                  |

#### Sura 112 al-'Ihlāș

| Qul    | huwa     | llāhu     | aḥad                | allāhu        | ș-șamad                 |
|--------|----------|-----------|---------------------|---------------|-------------------------|
| Sprich | Er (ist) | Allah     | (der)<br>Eine       | Allah,        | der<br>Unabhän-<br>gige |
| lam    | yalid    | wa-lam    | yūlad               | wa-<br>lam    | yakun                   |
| Nicht  | zeugt Er | und nicht | Wurde Er<br>gezeugt | Und<br>nichts | ist                     |
| lahū   | kufuwan  | aḥad      |                     |               |                         |
| Ihm    | gleich   | Einer     |                     |               |                         |

#### Sura 113 al-Falaq

# بِسْمِ اللهِ الرَّحُمْنِ الرَّحِيْمِ ۞ قُلُ اَعُوْذُ بِرَبِّ الْفَلَقِ أَلَى مِنْ شَيِّ مَا خَلَقَ أَلَى وَمِنْ شَيِّ غَاسِقِ إِذَا وَقَبَ أَنَى وَ مِنْ شَيِّ النَّفَاتُ فِي الْعُقَدِ أَنِي وَمِنْ شَيِّ حَاسِدٍ إِذَا حَسَدَ أَنَّ

| Qul            | aʿūḏu bi-                    | rabbi l-<br>falaq                              | min             | šarri         | mā               |
|----------------|------------------------------|------------------------------------------------|-----------------|---------------|------------------|
| Sprich         | Zuflucht<br>suche ich<br>bei | (Dem)<br>Herrn der<br>Morgenrö-<br>te/Spaltung | vor             | (dem)<br>Übel | welches          |
| ḫalaq          | wa-min                       | šarri                                          | ġāsiqin         | i₫ā           | waqab            |
| Er<br>erschuf, | Und vor                      | (dem) Übel                                     | (der)<br>Nacht, | wenn          | Sie<br>eintritt, |
| wa-min         | šarri                        | n-naffā <u>t</u> āti                           | fi              | l-'uqad       | wa-min           |
| Und vor        | (dem)<br>Übel                | (der) bla-<br>senden                           | auf             | Die<br>Knoten | Und vor          |
| šarri          | ḥasidin                      | i <u>d</u> ā                                   | ḥasad           |               |                  |
| (dem)<br>Übel  | (des)<br>Neiders,            | wenn                                           | Er<br>neidet    |               |                  |

#### Sura 114 an-Nās

# بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيْمِ ۞ قُلُ اَعُوْذُ بِرَبِّ النَّاسِ ﴿ مَلِكِ النَّاسِ ﴿ إِلَٰهِ النَّاسِ ﴿ مِنْ شَيِّ الْوَسُوَاسِ ۗ فَ الْخَنَّاسِ ﴾ الَّذِي يُوسُوسُ فِي صُدُورِ النَّاسِ ﴿ مِنَ الْجِنَّةِ وَالنَّاسِ ﴿

| Qul                       | aʿūḏu bi-                    | rabbi<br>n-nās                      | maliki<br>n-nās                     | ilāhi<br>n-nās                     | min                    |
|---------------------------|------------------------------|-------------------------------------|-------------------------------------|------------------------------------|------------------------|
| Sprich                    | Zuflucht<br>suche ich<br>bei | (Dem)<br>Herrn der<br>Men-<br>schen | (Dem)<br>König<br>der Men-<br>schen | (Dem)<br>Gott der<br>Men-<br>schen | vor                    |
| šarri                     | l-waswāsi                    | l-ḫannāsi                           | lla <u>d</u> ī                      | yuwas-<br>wisu                     | fī                     |
| (dem)<br>Übel             | (des)<br>Einflüste-<br>rers  | (die)<br>schlei-<br>chenden         | welcher                             | (er) ein-<br>flüstert              | in                     |
| şudūri                    | n-nās                        | mina                                | l-ğinnati                           | wa-                                | n-nās                  |
| Die<br>Brüste<br>(Herzen) | (der)<br>Menschen            | vor/von                             | den<br>Dschinn                      | und                                | (den)<br>Men-<br>schen |